

## 引言

三二七年,雄心壯志的他跨越了興都 崙山、岡底斯山和興都庫什山等,這 的綿延山脈,如喜馬拉亞山、喀喇崑 其以古犍陀羅地區和克什米爾地區現 世紀之間,佛教在多位統治者的極力 貌。西元前三世紀和西元十三、十四 達,人文薈萃,也是東西文化交會的 西亞三方的交通樞紐,貿易往來發 實有著極爲深刻的影響。而該地是絲 進該地,對於其後所發展的藝術成就 陸的西北部,同時也將希臘化文化引 域,使其帝國的領土擴張到印度次大 庫什山,將他的鐵蹄踏及印度河流 年至三二三年)垂涎,甚至在西元前 地也令橫掃歐亞非大陸的馬其頓帝國 蘊育出峽谷和河流文明。這塊富庶之 些高山融雪後的河流在其間奔流著, 存的造像最爲今人所稱道,綻放出許 產生的文化結晶也令人艷羨不已,尤 護持之下得到了長足的發展,隨之而 十字路口,呈現出多元融合的文化風 綢之路必經之處,位於中國、印度和 印度西北部的北方羅列著高聳 —亞歷山大大帝(西元前三五六

> 的背景和其特色。 一些代表之作,簡略介紹其佛教造像 多令人讚嘆的花朵。本文以該地區的

## 古犍陀羅地區

古犍陀羅地區泛指位於印度河(Indus River)和喀布爾河(Kabul River)之間的河谷平原,如白夏瓦谷地(Peshawar basin)、斯瓦特河谷谷地(Peshawar basin)、斯瓦特河谷本域 Valley),也就是在今日的巴基斯坦西北部和阿富汗東部,重要的基斯坦西北部和阿富汗東部,重要的了新出土地點如白夏瓦、塔克西拉(Taxila)、哈達(Hadda)和貝格拉(Begram)等地。

退,拱手讓出富饒的犍陀羅地區。 原本這塊平原的文化根基就十 原本這塊平原的文化根基就十 原本這塊平原的文化根基就十 原本這塊平原的文化根基就十 原本這塊平原的文化根基就十

> 好基礎。 (Ashoka,西元前二七三年至二三二年在位)在全國性的宣教活動之中,年在位)在全國性的宣教活動之中,年在位)在全國性的宣教活動之中,

疆域囊括幾乎整個印度次大陸 於一統的王朝不再,這塊次大陸被各 大一統的王朝不再,這塊次大陸被各 地的強者瓜分,自立爲王,而在犍陀 地的強者瓜分,自立爲王,而在犍陀 和區則是由地利之便的大夏希臘後 羅地區則是由地利之便的大夏希臘後 不大力護持的彌蘭王(Menander/ 外大力護持的彌蘭王(Menander/ 外方力護持的彌蘭王(Menander/ 人以塔克西拉爲王國的活動中心並對佛 以塔克西拉爲王國的活動中心並對佛 以塔克西拉爲王國的活動中心並對佛 以塔克西拉爲王國的活動中心並對佛 以塔克西拉爲王國的活動中心並對佛 以塔克西拉爲王國的活動中心並對佛 以塔克西拉爲王國的活動中心並對佛 以塔克西拉爲王國的活動中心並對佛 大一統的里祖於不但因這些希臘格的 傳教徒,延續犍陀羅地區崇佛的傳 的佛教徒,延續犍陀羅地區崇佛的傳 的佛教徒,延續犍陀羅地區崇佛的傳

途,熱絡地交易著長安和羅馬之間的之路上,東西方的商旅往來不絕於至三世紀)的版圖之中,而在絲綢部分都納入貴霜王朝(西元一世紀



的中繼站,經濟因而十分繁榮。再加高價商品,犍陀羅正是絲路商旅往來

元一二七—一五一年在位) 護持佛教

上迦膩色伽王一世(Kanishka I,西



是對佛教的發展提供了有利條件,佛

庶、君主的護持和商旅的需要等等都 雕刻了一批佛像。貴霜王朝經濟的富 者)、世友(小乘學者)等,同時也

教團體的數量和規模也逐漸增長,佛

脇尊者(馬鳴之師)、馬鳴(大乘學

不同學派的佛教學者住錫講學,包括 瓦)建造大塔和修建大講經堂,延請 的政策;甚至在首都富樓沙

(今白夏

大小乘之議的爭論時,他採兼容並用 不遺餘力,對於在此時佛教教義出現

圖一 彌勒菩薩立像 西元三世紀 古犍陀羅地區 國立故宮博物院藏

了恆河流域上游的秣菟羅之外,就是 貴霜王朝最有名的造像中心除 裝飾的造像數量就隨之增加。

營建,而這些建築所附屬,或者說是 教寺院和佛塔也因應信衆之需求開始

率天宮說法。貴霜王朝存世的造像之 家的彌勒菩薩。祂承繼過去佛和釋迦 此尊菩薩像右施無畏印,左手自然下 該王朝的彌勒菩薩信仰十分流行。 尚未成佛之前,就是以菩薩身份在兜 濟那些尚未悟道的諸有情,然在彌勒 牟尼法的法統,於未來世成佛,以度 淨瓶,代表著祂是出生於婆羅門世 彌勒菩薩的造像不乏其例,可見 但其姆指、食指和中指卻緊扣著

薄唇上的鬍髭和堅毅寬厚的下巴皆令 毫 , 線和繫有三個多角形護身符盒的長條 相對銜石的長條項鍊、斜掛右肩的聖 男性飾品,如寬版的環頸項飾、獸首 氣息。寬厚的胸膛佩掛著許多厚重的 其略帶嚴肅神情的臉龐散發著陽剛的 長髮垂肩,長弧形的雙眉之間有一白 挺直的高鼻配合著深邃的雙眼、 這一尊彌勒菩薩像頂束髮髻, 更顯得此尊像之身份頗爲榮

裳的,都隨著身軀的起伏而作合理的 不論是天衣纏繞臂膀的衣褶,或是下 質地十分厚重,但是其衣褶之疏密, 雖然圍繞在身上的天衣和下裳的

> 具備了深厚的造像寫實能力。 衣襞的表現都顯示出該件作品的作者 碩,而天衣和下裳的垂墜感和其立體 變化,絲毫未曾遮掩其軀體之挺實壯

像。 文化的影響,是一件典型的犍陀羅雕 該作品的原創地—犍陀羅深受希臘化 見於左腳背的涼鞋殘跡都強烈的指明 飾品、厚重衣褶的寫實立體感和今略 結構、重視肌理之表現、精緻的陽剛 高目深鼻的西方臉孔、合理的身體 本件菩薩立像的造像特色,如

般,在七世紀初,該河谷的佛教仍保 有一些或多或少的佛教活動, 谷稍有機會喘息,正如玄奘的記錄一 的政治中心,受到法難的佛教在此河 河谷因遠離像喀布爾、白夏瓦等主要 仍處於荒煙漫草之間。不過,斯瓦特 錄著當地的佛事蕭條、許多佛教建築 六六四)西行求法路經該地時,仍記 雲於西元五二○年和玄奘(六○○ 迫害,寺院佛塔荒廢遺棄,一直到宋 的嚈噠王占領了該地,佛教因而遭到 地區受到的阻礙,因爲崇信婆羅門教

> 所藏之裝飾佛坐象(圖:)。如本院可見許多源於該河谷的造像,如本院 來自於該地的作品

之中,令今人一眼就能看出作品的來 似乎永不止息地遺傳在該地區的作品 臉龐;通肩式大衣雖然厚重,但其衣 菩薩一般,深目高鼻、薄唇和豐腴的 掛耳璫,身著通肩式袈裟的佛裝,右 勢力進入該地,佛教徹底地連根拔 源。這種風格一直到十一世紀初回教 特色就像是犍陀羅造像風格的DNA, 且還帶有強烈立體感和空間感,這些 部,不但表現出合理的身體結構,而 收腰的部分,以及暗示盤腿而坐的臀 紋疏密和起伏充份顯示雄健的胸肌和 兩頰,具有希臘羅馬諸神的理想典型 犍陀羅的造像傳統,如同圖一的彌勒 坐於仰覆蓮座之上。這尊造像承襲著 除,方才消失。 手下施與願印,左手持衣角,結跏趺 裝飾佛頭戴三月寶冠,雙耳垂

自五世紀中葉起,佛教在犍陀羅

種台座的形式也影響到了克什米爾地 典型的斯瓦特河谷造像之特色,而這 此外,上小下 大的仰覆蓮台座是

87 故宮文物月刊 · 第334期 2011年1月 86

彌勒菩薩立像(圖一)即爲一佳例

西文化融合的豐富成果,本院所藏的

者的造像則呈現出犍陀羅地區具有東 者帶有印度本土色彩的造像特色,後 本文的重點—犍陀羅地區。相對於前

## ■ 鐵蹄下的花朶一簡述犍陀羅的佛像特色及其影響下的克什米爾早期佛教造像藝術

## 克什米爾地區

分治。 民、 等地, 最西端、海拔較低的一處峽谷沃土, 此,現由中國、印度和巴基斯坦三國 外,還有吉爾吉特(Gilgit)、拉達克 而現在該區包括除了上述的谷地之 (Ladakh) 和阿克賽欽 (Aksalchin) 印度教徒和回教徒分別活動於 克什米爾原是指位於喜馬拉雅山 因為地理位置特別之故,藏

賓, 的程度也因此逐漸消退,終至消聲匿 爲國教,克什米爾地區信仰佛教熱衷 君主本身是穆斯林,便將伊斯蘭教改 而覆滅之年。由於這一位自立爲王的 因爲大臣撒摩拉(Sahamera)篡位 Lohara dynasty,始於一一〇一年) 該年即是羅拉第二王朝(the Second 世紀,一直到西元一三三八年爲止, 佛教信仰在當地盛行大約自西元前三 區一樣,曾是一個崇信佛教的國度。 或者是迦濕彌羅,如同犍陀羅地 中國古文獻稱克什米爾地區爲罽

出現。

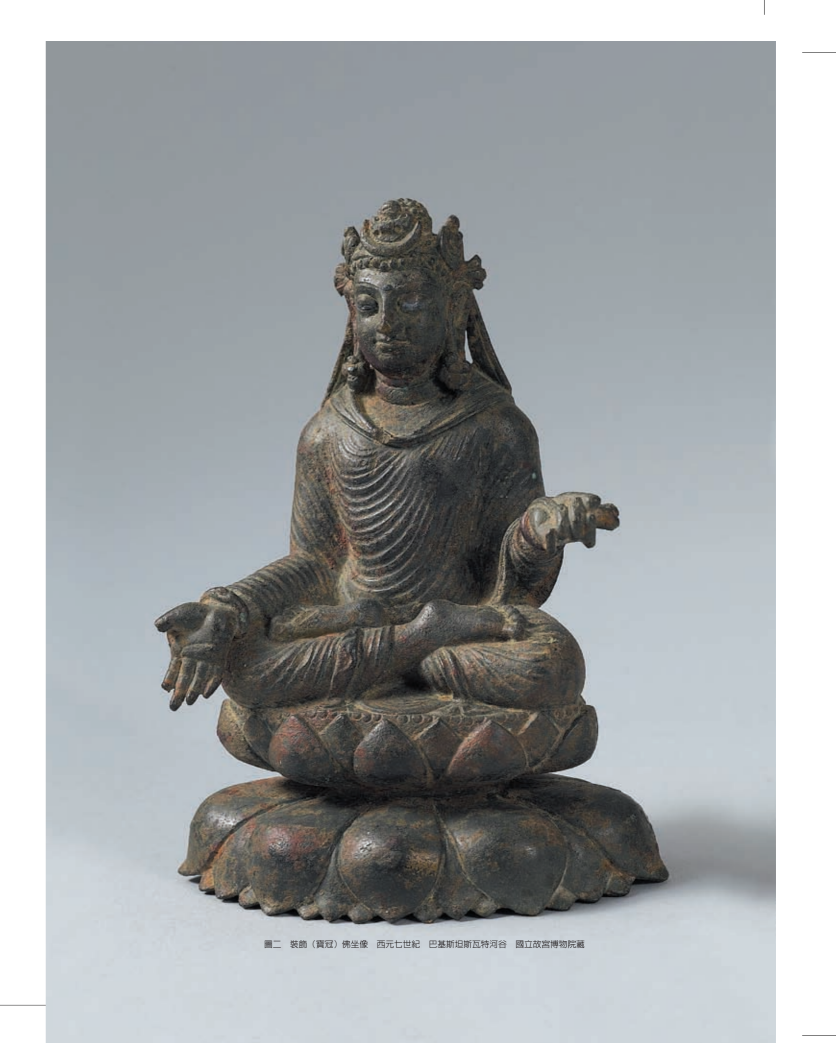
的歷史一 克 什 米爾地區在回教化之 般皆以 《諸王流派》

> 重視其史料的價值,甚至有英譯本的 構具有極大的助益,今日的史家十分 的資料對於該地佛教藝術發展史的建 美之言,不足以完全採信,但是前者 政經成就,雖然有關後者的記述多溢 說,這本史書記載王室崇佛事跡多於 是由身爲官宦之後的婆羅門史家卡那 一直到十二世紀中葉爲止。大體上來 以梵文撰寫有關歷代統治者事跡的史 (Kalhaṇa,活動於西元十二世紀), (Rājataraṅgiṇī,成書於西元一 時間約自孔雀王朝的阿育王, 四九年之間)爲基準,它

是克什米爾舉行佛教的第四次結集 二世紀時,迦膩色伽王在罽賓,也就 步。孔雀王朝阿育王、彌蘭王和貴霜 者,她的佛教發展與古犍陀羅地區同 在印度西北方之傳播當然不會獨漏後 然受到前者極深的影響;同時,佛教 翹楚,克什米爾地區因地緣之故,自 次大陸西北方政治文教中心和藝術的 爾地區的佛教貢獻良多,甚至在西元 王朝迦膩色伽王等統治者都對克什米 西元七世紀以前的犍陀羅是印度

> 習。 集。這一次的結集爲克什米爾的佛學討論經、律、論三藏,將其整理編 侶必然會經過並停留克什米爾地區學 法。而自五世紀初起,中國西行的僧 龜茲(今新疆庫車)前往該地學習佛 影響甚鉅的鳩摩羅什,也遠從其故鄉 名,甚至遠播至中亞,連對中國佛教 該地已經贏得佛學研究中心魁首的美 奠定了深厚的根基,一直到四世紀,

dynasty,約六二五—八五五) 對於宗 僧徒斥逐無復孑遺」(《大唐西域 所觀察的 教則採自由放任的態度,正如玄奘 微,但隨後的卡爾可答王朝(Kārkoṭa 羅門教的嚈噠王而讓佛教暫時的式 記‧卷四》)。克什米爾因信奉婆 卷六》),而且令「佛法並皆毀滅, 塔寺殺害眾僧」(《付法藏因緣傳: 「邪見熾盛心無敬信,於罽賓國毀壞 雖然卡那和玄奘的記錄都記 「國爲龍護(王朝因此而得



■ 鐵蹄下的花朶―簡述犍陀羅的佛像特色及其影響下的克什米爾早期佛教造像藝術



圖四 佛立像 五世紀 秣菟羅 秣菟羅考古博物館藏 引自Gupta Sculpture圖版47

尊巴)那嘎拉咱之本尊,也就是那嘎thugs-dam,中譯為:王室僧侶(拉 造像。另一段銘文則是在台座的正中 件作品應爲七世紀上半葉克什米爾的 拉咱所供奉的佛像。由於那嘎拉咱約 成羅馬拼音爲Lha-btsun-pa Na-ga-ra-dzai 央,一行藏文字體刻成的題記,轉寫 六二五—六三七在位),進而推斷本 拉巴梵達那王(Durlabhavardhana,約

> 的虔誠法王,令式微的佛法在藏西重 克什米爾求法、延請高僧和巧匠入藏 的兒子,而後者又是積極派藏人前往 統治者益希沃(約卒於一〇三五年) 西供奉著。那嘎拉咱是藏西古格王朝 像最晚自十一世紀初起,就已經在藏 於一〇一六年受比丘戒,而銘文又以 「僧侶」自稱,因此可以推測本件造

新注入了新血輪,同時也將克什米爾

術風格。 發芽成蔭, 地區的造像藝術在古格王朝境內生根 在藏西形成獨樹一幟的藝

克什米爾造像的臉部特徵,本文僅只 是在藏地後加的,因此難以清楚說明 祂的頸部以上敷有非原作的彩繪,應 立像自古格王朝起就在藏地供養著, 奉的佛像皆會重妝,也正因爲這件佛 按照藏傳佛教信仰的習慣,供 儼然成爲當時的印度教和佛教的宗教 也包括了金屬造像和巨形的雕像,有 佛教的寺院,施作大量的造像,當然 期,境內建立許多婆羅門教的廟宇和 富足,尤其是七、八世紀的強盛時 而佛教寺院和僧侶也不在少數。在 《諸王流派》之中,敘述該王朝十分 些甚至是以金或銀製成,克什米爾 卷三》) 僧徒五千餘人。」(《大唐西域 好學多聞,邪正兼信。伽藍百餘 ,遂雄隣境。容貌妍美,情性詭 ,各個宗教並存於此,

的克什米爾造像就更顯得至爲珍貴。 地佛教造像之遺存,因此,藏區所藏 其是在克什米爾回教化之後,少見當 的造像因而傳入藏區,保存至今,尤 關係亦十分密切,許多克什米爾地區 識和藝術引領入藏,其後兩地往來的 世紀和十世紀將該地的佛教信仰、知 心和佛教信仰重鎭的美名,分別於七 拉薩布達拉宮就藏有一件黃銅 西藏就是因克什米爾佛學研究中

鎏金的佛立像(圖三),就是出於

王就是卡爾可答王朝的首任君主—杜 刻寫成的供養題記,記述在杜拉巴 完整無損,而且祂的重要性更表現在 生永離煩惱而施作的造像。現在學界 大獲全勝之後, 王(Durlabha king)擊敗他的敵人、 座最下面兩行銘文,它是以梵文字體 台座上的二段銘文。其中的一段是台 造像不但呈現出高超的工藝,同時也 克什米爾巧匠之手的上乘作品。這件 一般皆認爲銘文中所提及的Durlabha (Priyaruci)的八十歲僧人發願,爲衆 一位名爲皮雅如奇



圖三 釋迦牟尼立像 七世紀上半葉 克什米爾 西藏拉薩布達拉宮管理處藏 引自《聖地西藏》圖版11

2011年1月 90

**91** 故宮文物月刊·第334期

■ 鐵蹄下的花朶一簡述犍陀羅的佛像特色及其影響下的克什米爾早期佛教造像藝術

法。都是克什米爾造像所慣用的工藝手 供本件作品年代的依據,更能確立這 杏眼平視,眼白嵌銀,雙唇鑲紅銅 六五三年在位)時出資所造的,它提 那瓦仁達王(Navasrendra,六四四-品 佛坐像應與佛立像爲同時期稍晚的 坐佛的頭頂布滿小螺髮,雙頰豐 同屬七世紀上半葉之作 ,雙眉如新月般細長 此

特所慣用的台座形式,

其上有供養題

說明梵沙

(Varṣa) 夫婦等五人於

造像的仰覆蓮岩石座,它是沿襲斯瓦

不遠。同時,特別值得一提的是該件 的高超技藝,具有獨特的風格,應與 現出克什米爾工匠具有融合多種風格 自笈多美術的優點。 現軀體的曲線和起伏,則是承接著來 式化衣褶的袈裟貼合著身軀,清楚呈 像的特質——袈裟質地的厚重感, 體力度和空間感都可以感受到此件佛 上述佛立像(圖三) 像具有犍陀羅造像的遺傳因子 左手臂和雙腿等各處;而帶有形 的波狀褶紋也呈現出犍陀羅造 的製作年代相去 這一件佛坐像呈 如左

參考書目

- 1. 李玉珉,〈彌勒菩薩立像〉,《故宮文物月刊》第三〇 八期(2008.11),頁32-35。
- 2. 索文清、馮明珠、李玉珉,《聖地西藏──最接近天空 的寶藏》,汐止市:聯合報,2010。
- 3. 羅文華, 〈西藏古格那嘎拉咱王及其銅佛像分析〉, 《故宮學術季刊》第十六卷第一期,頁183-192。
- 4. Behrendt, Kurt A., The Art of Gandhara in Metropolitan Museum of Art, New York & New Haven and London: The Metropolitan Museum of Art & Yale University Press, 2007.
- 5. Harle, J. C., Gupta Sculpture: Indian Sculpture of the Fourth to the Sixth Centuries A.D., Oxford: Clarendon, 1974.
- 6. Hungtington, Susan L., The Art of Ancient India, Boston & London: Weather Hill, 2001.
- 7. Lee-Kalisch, Jeong-hee and des. Juliane Noth (eds.), Tibet: Kloester oeffnen ihre Schatzkammern, Muenchen: Hirmer Verlag, 2006.
- 8. Pal, Pratapaditya, *Indian Sculpture*, Berkeley, Los Angeles and London: University of California Press, 1986 and 1988.
- 9. Pal, Pratapaditya, *The Art of Kashmir*, New York: Asia Society, 2007.
- 10. Von Schroeder, Ulrich, Indo-Tibetan Bronzes, Hong Kong: Visual Dharma Publications LTD., 1981.
- 11. Von Schroeder, Ulrich, Buddhist Sculptures in Tibet, volume one India & Nepal, Hong Kong: Visual Dharma Publications LTD., 2001.

踏入之後, 像與具有印度本土特色的秣菟羅並駕 的一個剖面,印度西北部的犍陀羅造 文化輸出的首善之區。僅就佛教文化 著,使得該區更上一層樓地躍上世界 來長安至羅馬的絲路文化持續地滋養 土,注入西方文化的養份,再加上往 彩的文化結晶,自希臘化文化的鐵蹄 殊性和豐富悠久的歷史發展造就出精 印度的西北部因地理位置的特. 結 爲貴霜王朝重要 原本先天就十分富足的沃 的

> 政治紛亂,犍陀羅逐漸退出造像領導的國度競相模仿的對象。然因後來的 笈多美術的特色, 的犍陀羅優良傳統,還汲取了秣菟羅 定的克什米爾,除了承繼因地緣之便 的地位,繼之而起的則是政權較爲穩 ,它們的佛像遂成爲各個信奉佛教 創造出獨特的造像

力,綻放出美麗的花朵。 般自居, 格,自成一 向外傳輸, 格, 其後也以文化大國 作者任職於本院登錄保存處 發揮其影



造像(圖四),像這種多元風格的融

性和其文化底蘊之養成,而且也呈現 合不但說明克什米爾地理位置的特殊 起笈多王朝

(三二〇-約六〇〇)的

和簡潔細緻的身形特徵又不禁令人想

前述之造像)關係匪淺,而曲線畢露 碩寫實的身軀應與犍陀羅的造像(如 膛、壯碩的臂膀和結實的雙腿。祂壯 地緊貼著軀體,充分呈現出厚實的胸 也有形式化的褶痕,但它卻薄如蟬翼 化的衣褶,

頸部、

袖口和下襬的衣緣

**肩式袈裟,右施無畏印,左持袈裟衣** 

略呈S形的動態身形立於覆蓮座之 角,身體重心放在左足,右腳微曲,

。近乎無紋的袈裟雖有簡單而形式

能就佛身的部分勾勒克什米爾七世紀

上半葉的造像特色。此尊佛

像身著通

圖五 佛坐像 645-653 印度克什米爾 國立故宮博物院藏

者是包裹在袈裟之內,壯碩厚實的身 仰覆蓮座之上。不論是袒露在外 著右袒式袈裟,雙手置於胸前,結轉 也同樣地具有上述的造像風格,祂身 採脫臘法鑄造的院藏佛坐像 出該地造像的時代貢獻。 輪印,結跏趺坐於自岩石座升起的 以克什米爾慣用的黃銅爲 (圖五) 材 , 或

**93** 故宮文物月刊·第334期 2011年1月 92