# 吉藩本《抱朴子外篇》的 版本學和文獻學價值

陳清慧 北京・中國國家圖書館

## 提 要

在《抱朴子》的諸多版本中,明神宗萬曆六年(1578)吉藩崇德書院所刻《二十家子書》本的《抱朴子外篇》二卷,是一個多為學者所忽略又獨具特色的版本。本文在梳理《抱朴子外篇》版本源流的基礎上,從《抱朴子》內篇、外篇、別旨三者關係,卷篇架構問題,《百家》、《文行》重出問題以及吉藩本的不同於其他版本的處理方式等方面,對其加以考證,論述其在《抱朴子》研究中的版本學價值和文獻學價值。

關鍵詞:抱朴子、吉藩本、藩府本、版本學、文獻學

東晉葛洪所撰《抱朴子》,是中國古代一部傑出的子論著作,因其對於當時和後世的深遠影響而受到歷代研究者的關注。經過幾代學人的不懈探討、研究甚至激烈的爭論,各方面的研究已經比較成熟,很多爭論中的問題似乎也有了較爲一致的認識,其版本系統也逐漸顯得較爲明朗。而在《抱朴子》的諸多版本中,明神宗萬曆六年(1578)吉藩崇德書院所刻《二十家子書》本的《抱朴子外篇》二卷,<sup>1</sup> 卻是一個多爲學者所忽略又獨具特色的版本,在《抱朴子》研究中具有較高的版本學價值和文獻學價值。

## 一、《抱朴子》的版本系統和吉藩本的版本歸屬問題

除吉藩本外,《抱朴子》的存世版本主要有敦煌寫本殘卷、<sup>2</sup> 宋榮六郎本、明正統道藏本、明魯藩本、明盧舜治校本、明愼懋官本、明天一閣等諸家抄本、清孫星衍《平津館叢書》本,另有清朱氏槐廬家塾本、清湖北崇文書局本、湖北官書處刻本等版本流傳於世。其源流可以下圖簡示:

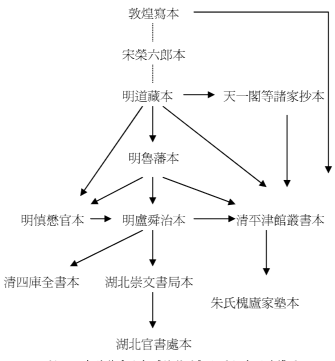


圖1 現存道藏系統本《抱朴子》主要版本源流簡圖

<sup>1</sup> 以下簡稱「吉藩本」。

<sup>2</sup> 羅振玉斷定為六朝寫本。

圖中虛綫表示雖然底本關係未定,但仍屬同一個版本系統,實綫箭頭則表示 爲確定底本或參校本關係。敦煌寫本僅存〈暢玄〉、〈論仙〉和〈對俗〉三篇, 宋榮六郎本也有少量殘缺抄配的內容,二者皆以「抱朴子內篇」之名傳世,並 無《外篇》及《別旨》,是《抱朴子內篇》最早的存世版本。除此二本之外,學 者多以明代正統年間刻印的《道藏》本爲現存較早的《抱朴子》版本,之後的明 魯藩本、慎懋官本、盧舜治本、天一閣等諸家抄本以及清孫星衍平津館本,皆由 明道藏本而來。韓錫鐸先生通過比較,發現敦煌寫本、宋榮六郎本以及道藏本之 間「雖然不一定互爲底本,但他們屬於同一個版本系統」。<sup>3</sup>

關於吉藩本的版本源流,學者多以爲仍屬道藏本系統,蓋源自吉藩刻《二十家子書》時吉藩潭州道人德山子<sup>4</sup>所作〈刊子書序〉中的一段話:

謝卿<sup>5</sup> 於侍講之暇,語及諸子書二十餘種,于前任時元佑宮得之《道藏》中者,校讎多年,玩味有得,手錄呈進。孤即披覽,果如稀世之珍,… …於是命工刊梓,以廣其傳。

實際上,如果比勘原書,就會發現吉藩本不同於道藏諸本的諸多版本特徵。該本十一行二十二字,自口,四周雙邊。版心上題「崇德書院」,單魚尾之下題「抱朴子外篇上」、「抱朴子外篇下」及頁碼,版心最下鐫刻工姓名。版框上沿另有一空白行格,寬約一釐米,內鐫批註。觀其批校之語,爲他本所無,蓋吉藩之底本所原有,抑或謝汝韶編輯或吉藩校刻之時所加。更重要的是,經過比勘,吉藩本在內容編排、篇目體例及卷篇架構等方面均體現出與其他諸本不同的版本特徵,6其底本及源流當別有所自,與其餘諸本屬於不同系統。既如此,那麼潭州道人序中何出「諸子書二十餘種」、「得之《道藏》中」之語?因此還有進一步詳加考論之必要。考《二十家子書》卷首潭州道人〈刊子書序〉後,別有明代陳省所撰〈吉府刻二十家子書序〉一篇,其中有這樣一段話:

《二十家子書》,余同年友謝其盛君<sup>7</sup>所編輯也。其盛君仕優而學,蒐獵 藝園,取《道德經》而下無慮數十家,手錄成如干帙,旦夕把玩。…… 君因出其所集子書,采二十家以獻,王覽而異之……

<sup>3 〈</sup>影印宋刻本《抱朴子內篇》說明〉。《古逸叢書三編》影印宋刻本《抱朴子內篇》附。

<sup>4</sup> 即吉宣王朱翊鑾,初封隆陽郡王,隆慶六年(1572)進封,萬曆四十六年(1618)薨。

<sup>5</sup> 謝卿,指《二十家子書》的編輯者謝汝韶。謝時任吉藩左輔,於崇德書院侍講。

<sup>6</sup> 下文詳述。

<sup>7</sup> 其盛,謝汝韶字。

並不謂取自《道藏》,而是說「蒐獵藝囿」,亦未云謝氏所輯子書的具體數目,只說輯成「數十家」,而「采二十家以獻」。循此可知,謝汝韶所輯的子書數目當不止《二十家子書》所涵蓋的「二十家」,謝汝韶呈送至吉藩刊刻成書的《二十家子書》,僅僅只是謝汝韶所編輯校勘的諸家子書中的一部分,而其「蒐獵藝囿」的文獻範圍也遠不止一部《道藏》。實際上,《二十家子書》中的非道家、非道教類的書,如《荀子》、《揚子法言》、《文中子中說》等,均不見於《道藏》之中,因此,謝氏編輯各家子書所據之底本絕不侷限於《道藏》,即便是道家或道教類的書,也應該不僅僅從《道藏》中來。再者,「諸子書二十餘種」,「得之《道藏》中」之語也並非編輯者謝汝韶自己所說,而是潭州道人之轉述,其中或有同謝氏之意不完全相符之處,眞實的情況極有可能是因爲謝汝韶所輯子書多由《道藏》而來,《道藏》是謝氏編輯工作最常依據的文獻,潭州道人於行文之頃,連類及之,故謂二十餘種子書皆從《道藏》中出。而由於誤將吉藩本歸之於道藏本系統,學者對吉藩本也多所批評:

吉藩本僅刻《外篇》,〈弭訟〉篇明言未刻「文不雅馴,削之」。〈百家〉、〈文行〉兩篇,亦削而未刻。〈用刑〉、〈審舉〉、〈清鑒〉、〈行品〉、〈疾謬〉、〈譏惑〉、〈刺驕〉、〈省煩〉、〈尚博〉、〈漢過〉十篇,都有不同程度的刪削:少的十餘字,多的四五十字,最多的是四百四十六字(〈用刑〉篇最後一大段)。刻書如此隨意刪削,是太不忠於底本了。8

楊明照先生這段話可以作爲此種批評態度的代表。楊先生看到了吉藩本同其餘諸本的部分區別,<sup>9</sup> 但由於將吉藩本誤歸入道藏本系統,以道藏本之內容結構爲衡量標準,自然得出「刻書如此隨意刪削,是太不忠於底本」的評判。而實際上,吉藩本之所以同道藏本有如此之多的區別,原因正在於吉藩本源流別有所自,屬於另外的版本系統,惜其所據底本今已無考,但也正因爲如此,吉藩本《抱朴子外篇》的版本學價值自當不言而明。

## 二、《抱朴子》内篇、外篇、別旨三者關係和吉藩本之處理

自正統道藏本而後,諸家《抱朴子》版本多將《內篇》、《外篇》和《別旨》

<sup>8</sup> 見楊明照, 〈抱朴子外篇校箋前言〉, 註13。

<sup>9</sup> 不同之處尚有其他,詳見下文。

三者合刻並行,似乎三者本爲一體。惟吉藩本僅有《外篇》,而《內篇》和《別 旨》未見刊刻,其因何在?

關於《抱朴子》內、外篇的關係,其實有一個由「分刻單行」到「合刻並行」 的過程。

最初的《內篇》、《外篇》各自獨立。〈抱朴子內篇序〉謂「余所著子書之數,而則 <sup>10</sup> 爲此一部,名曰《內篇》,凡二十卷,與《外篇》各起次第也」,已經在篇章結構和文章實體的層面上將內、外篇分割獨立開來,而敦煌寫本所存三卷均屬內篇,宋榮六郎本也僅刻《內篇》,並不刻《外篇》,則是分刻單行的實物證據。再就成書時間來說,其《外篇》要早於《內篇》。據葛氏自言:

俗人多譏余好攻異端,謂余為趣欲強通天下之不可通者。余亦何為然 哉。余若以此輩事騁辭章于來世,則余所著《外篇》及雜文二百餘卷, 足以寄意于後代,不復須此。且此《內篇》皆直語耳,無藻飾也。<sup>11</sup>

循葛洪之語意,其內、外篇的寫作目的各有所爲,而寫作風格也因此各有不同。葛氏欲借《外篇》以示濟世通時達事之志,而《內篇》所要表達的則是其內心最嚮往的養生延年、全身避禍的神仙隱逸之事,故於《內篇》之中直抒胸臆,盡作毫無藻飾遮掩之「直語」。葛氏於《外篇·自敘》中又進一步明確闡述了內、外篇兩書的不同內容和不同性質:

其《內篇》言神仙方藥、鬼怪變化、養生延年、攘邪卻禍之事,屬道 家;其《外篇》言人間得失、世事藏丕,屬儒家。

故此,《隋志》、兩《唐志》均將《抱朴子》內、外篇單獨著錄,分別歸入 儒家和道家。孫星衍《平津館叢書》收錄《抱朴子》時已經注意到這一問題:

《抱朴子內篇·序》云,別為此一部,名曰《內篇》,與《外篇》各起次第也。又《外篇·自敘》云,凡著二十卷,外篇五十卷,又云其內篇言神仙方藥、鬼怪變化、養生延年、禳邪卻禍之事,屬道家,其外篇言人間得失、世事藏丕,屬儒家,隋、唐《經籍志》,《內篇》亦屬道家,與《外篇》分行。12

<sup>10</sup> 則,他本或作「別」。或疑「子書之數」下有脫文。

<sup>11</sup> 見《抱朴子內篇·黃白》。

<sup>12</sup> 平津館本《抱朴子內篇》目錄下孫氏按語。

孫氏在〈新校正抱朴子內篇序〉中進一步分析了內、外篇由「分刻單行」 到「合刻並行」的原因:

考稚川〈自敘〉<sup>13</sup> 及隋、唐史志,俱分內、外篇,一屬道家,一屬儒家。而盧本兼刻,改並卷第,輒總題之《抱朴子》,遂致諸家書目,牽連入錄,不能分析,亦可病也。

孫氏亦認爲《抱朴子》內、外篇屬於性質不同的兩書,不應兼刻。但將合二 爲一的謬誤歸咎於當時通行的盧舜治本,卻屬失察。其實,《宋史·藝文志》就 已經將二者合而著錄,歸入雜家,只是依舊分別題作「內篇」和「外篇」,並未 將書名總題一處,故此仍將二者視爲獨立的文獻實體,而尤袤《遂初堂書目》則 作「抱朴子內外篇」,不注卷數,將二者合而爲一,歸入道家類,《四庫總目》 踵沿其誤。楊明照先生批評說:

宋尤袤《遂初堂書目》始將內、外篇合二而一,歸入道家類。清《四庫全書總目提要》子部道家類尤而效之,據明盧舜治本著錄,題曰《抱朴子內外篇》八卷。並謂《外篇》大旨「亦以黃、老為宗。」歸類和論斷,都值得商榷。<sup>14</sup>

至於《別旨》,原不應入《抱朴子》。方維甸、孫星衍均認爲《別旨》乃後人 僞作,本不可信。方氏〈校刊抱朴子內篇序〉:

明刻《抱朴子》,於《內篇》之後附《別旨》一篇,專論吐納導引, 與《內篇》本意不合,辭意亦甚淺近,不似晉人手筆。考之稚川〈自 敘〉,本無此書,隋、唐諸志皆不著錄,惟《宋史·藝文志》「道家」 有《抱朴子別旨》二卷,注云「不知作者」,不謂為稚川所著也。晚出 之書,原不可信,且今本五百六十餘言,不盈一卷,並非宋元舊本,故 削去之,不復附於篇末云。

孫星衍《平津館叢書》本《抱朴子內篇》目錄下亦云:

或疑《别旨》既自為一種,何以不見於〈自敘〉?考《道藏》所收又有《抱朴子養生論》及《稚川真人較正術》一卷、《抱朴子神仙金汋經》三卷、《葛稚川金木萬靈論》,俱不見於〈自敘〉,然則《別旨》正同斯例,蓋皆非稚川所撰也。

<sup>13 《</sup>抱朴子外篇·自敘》。

<sup>14</sup> 楊明照,〈抱朴子外篇校箋前言〉。

方、孫二氏之說可信。而以《別旨》入《抱朴子》的做法,本爲明以前版本之所未有,孫星衍認爲誤入應自明人始:

《道藏》雖並收《外篇》,原未合為一部,觀其《內篇》之後,《外篇》之前,以《抱朴子別旨》一種間隔之,可曉然矣。明人刻此書,從《道藏》取出,而不知其為三種,遂總名曰《抱朴子》,非也。今校刊《內篇》二十卷,不連《外篇》,以復葛氏之舊,兼正明人之誤。15

孫星衍說「今校刊《內篇》二十卷,不連《外篇》,以復葛氏之舊,兼正明人之誤」,固然是其在文獻整理方面的巨大貢獻,然而孫氏在批判明人合三爲一之謬誤的同時,卻並未發現,早在三百多年前的明萬曆六年,吉藩本《抱朴子外篇》就已經注意到了這一問題。吉藩本《抱朴子》僅刻《外篇》,未刻《內篇》和《別旨》,與宋榮六郎本僅刻《內篇》、不刻《外篇》和《別旨》相互印證,共同還原了《抱朴子》內、外篇分刻單行、《別旨》晚出的原貌。從這種意義上來說,吉藩本《抱朴子外篇》之版本學價值實不亞於宋榮六郎本。

## 三、卷篇架構問題及吉藩本之處理

現存的六朝古寫本僅存《內篇》之〈暢玄〉、〈論仙〉、〈對俗〉三篇,宋榮 六郎本也僅刻《內篇》以行,吉藩底本亦無考,因此可以說,目前所見,吉藩本 當爲最早的《外篇》分刻單行本。其卷第編排同道藏本系統有著明顯的區別。鑒 於平津館本參校了道藏系統本的諸多版本,較具代表性,故即以之爲代表,同吉 藩本作一對比。

|  | 表一:詩 | 吉藩本、 | 平津舘本 | 《抱朴子外篇》 | 卷篇結構比較表 |
|--|------|------|------|---------|---------|
|--|------|------|------|---------|---------|

|    | 吉藩本             | 平津館本             |
|----|-----------------|------------------|
| 自敘 | 獨立,置於卷首         | 卷之五十自敘           |
|    | 嘉遁第一            | 卷之一嘉遁            |
|    | 逸民第二            | 卷之二逸民            |
| 上卷 | <b></b>         | 卷之三勗學            |
|    | 以下至「酒誡第二十四」均同此例 | 以下至「卷之二十四酒誠」均同此例 |

<sup>15</sup> 平津館本《抱朴子內篇》目錄下孫氏按語。

#### (續表一)

| 下卷 | 疾謬第二十五          | 卷之第二十五           |
|----|-----------------|------------------|
|    | 譏惑第二十六          | 卷之第二十六           |
|    | 刺驕第二十七          | 卷之第二十七           |
|    | 以下至「喻蔽第四十三」均同此例 | 以下至「卷之四十三喻蔽」均同此例 |
|    | 正郭第四十四          | 卷之四十四百家          |
|    | 彈禰第四十五          | 卷之四十五文行          |
|    | 詰鮑第四十六          | 卷之四十六正郭          |
|    | 知止第四十七          | 卷之四十七彈禰          |
|    | 窮達第四十八          | 卷之四十八詰鮑          |
|    | 重言第四十九          | 卷之四十九知止窮達重言      |

由此可以看出吉藩本在卷篇架構上同平津館本幾點明顯的不同之處。

- 1.篇章層次結構。吉藩本為兩級構架,全書分上下兩卷,卷下設篇,篇名 之下以「第幾」之例為序。平津館本為單層構架,直接以吉藩本中的「篇 名」為卷名,大體每篇自為一卷,只是為了符合葛氏所謂「外篇五十卷」 之數,而將〈知止〉、〈窮達〉、〈重言〉三篇合作一卷。
- 2. 〈自敘〉的安排。吉藩本〈自敘〉單獨成篇,置於卷首,平津館本則編入 卷次之中,作「卷之五十」。
- 3.內容編排。自第四十四篇起,吉藩本和平津館本的對應內容發生了變化。 原因即在於平津館本多出〈百家〉和〈文行〉兩篇,而此二者乃〈尚博〉 之文重出,理當刪去。<sup>16</sup>
- 關於《抱朴子》的卷數問題,歷來疑點頗多。《抱朴子外篇·自敘》云: 洪年二十餘,乃計作細碎小文,妨棄功日,未若立一家之言,乃草創子書。會遇兵亂,流離播越,有所亡失,連在道路,不復投筆十餘年,至建武中乃定。凡著《內篇》二十卷,《外篇》五十卷。

而《晉書》本傳又謂洪敘云「大凡內、外一百一十六篇」,與此處所謂「內

篇二十卷,外篇五十卷」總數有異。嚴可均認爲此當明人爲獻書取賞,妄改洪敘,刪卻「一百一十六篇」之語,別作「五十卷」所致。<sup>17</sup>可是,雖然道藏系統本在卷篇總數上作「五十卷」,但其收刻的實際情況卻是:以吉藩本四十九篇的內容,加上〈百家〉、〈文行〉兩篇,再合〈自敘〉一篇計之,凡五十二篇。倘果如嚴氏所謂明人爲迎合書的實際情況而刪改洪敘,那麼,何以不改作「五十二」?如此豈不更無痕跡?卻爲符合「五十」之數,而將〈知止〉、〈窮達〉與〈重言〉三者合而爲一,作「卷之四十九知止窮達重言」,以致此六字之目與兩字之體例殊爲乖異,強爲痕跡顯見。故嚴氏此說亦可商榷。蓋葛氏之「卷」、「篇」概念本不相同。羅振玉在校勘敦煌寫本殘卷《抱朴子內篇》時,認爲殘存之三篇雖難以看出如何分卷,「然非篇爲一卷無疑也」。<sup>18</sup>以此推測,《外篇》之情況亦當如此。再考道藏本,於其卷端之「卷之幾」之下,常見「某同卷」字樣,如《外篇》:

「卷之三」下有「四同卷」 「卷之五」下有「六同卷」 「卷之七」下有「八、九、十、十一、十二、十三同卷」

等等。如是者不一而足,《內篇》亦同此例。可知其底本原來並非各篇自成一卷,而是多篇合作一卷的。而《道藏》在收入時將一卷分作多篇,以足其「內篇二十卷,外篇五十卷」之數。實際上,葛氏之「卷」當大於「篇」,一卷或含若干篇。而其自敘「《外篇》五十卷」之下於轉寫傳刻之際或又脫去「大凡內、外一百一十六篇」數語,故而篇、卷相擾,以致數目相混。既如此,吉藩本作「二卷五十篇」,仍與葛氏「五十卷一百一十六篇」有所出入,蓋因流傳之際散佚所致,葛氏此書於宋代時即已大量亡佚,早已不足此數。<sup>19</sup> 而吉藩本之所以如此架構,抑或是吉藩本或其底本亦疑葛氏卷、篇概念本不相同,力圖恢復卷下設篇之結構的一種嘗試?此種做法,於現存《抱朴子外篇》的諸多版本中,吉藩本首開其例。只是葛氏卷篇編排之舊貌究竟如何,卻無從推知了。

<sup>17</sup> 嚴氏,〈代繼蓮龕為抱朴子敘〉,見《鐵橋漫稿》。

<sup>18</sup> 羅振玉, 〈抱朴子校記〉, 見《永豐鄉人雜著續編》。

<sup>19</sup> 關於《抱朴子》的佚亡問題,學者多所考辨,尤以清人嚴可均為最著。武鋒,〈抱朴子外篇佚亡情況考辨〉(《重慶社會科學》,2006年第8期)一文綜述全面,論析甚詳,可參看。

## 四、〈百家〉、〈文行〉重出問題及吉藩本之處理

除吉藩本外,現存所有《外篇》版本均收有〈百家〉、〈文行〉兩篇。而關於〈百家〉和〈文行〉兩篇是否〈尚博〉篇之重出之文的問題,學者之中尚存異議。清人俞樾《讀抱朴子》即認爲〈文行〉篇爲〈尚博〉篇之重復,清顧廣圻〈抱朴子外篇序〉則詳述其狀:<sup>20</sup>

各本大概相同,脫衍訛錯,往往皆是。甚至於所用經史諸子成語顯而易 見者,每仍轉寫,形近之失,以致全不可通,甚至闌入重出之文以當第 四十四、四十五兩篇,遂至第四十七、四十八、四十九三篇本為三卷 者,積於四十九一卷之中,亦復相沿而罔覺,甚矣其誤也。

顧氏所謂第四十四、四十五兩篇,即指道藏本系統的〈百家〉和〈文行〉二者。雖然顧氏已經將這一闌入重出錯誤連同其餘脫衍訛錯一併「更正次第,勘定文句,補刪改乙,幾及千條」,<sup>21</sup>但並沒有得到學者的普遍認同,孫星衍平津館本仍作保留,楊明照《抱朴子外篇校箋》也認爲〈百家〉和〈文行〉之遣詞用典與〈尚博〉不盡相同,並非重出。<sup>22</sup>

爲便於比勘區別,現不避繁複,將〈百家〉、〈文行〉兩篇全文照錄,同〈尚博〉篇作一詳細比較(下劃線爲〈尚博〉之文或近似之文)。<sup>23</sup>

(〈百家〉)抱朴子曰:百家之言,雖不皆清翰銳藻,弘麗汪濊,然悉才士所寄心,一夫澄思也。正經為道義之源海,子書為增深之川流。仰而比之,則景星之佐三辰也。俯而方之,則林薄之裨嵩嶽也。而學者專守一業,游井忽海,遂□□於泥濘之中,而沈滯乎不移之困。子書披引玄曠,眇邈泓窈,總不測之源,揚無遺之流。變化不系於規矩之方圓,旁通不淪於違正之邪徑。風格高嚴,重仞難盡。是偏嗜酸甜者,莫能賞其味也,用思有限者,不得辯其神也。先民歎息於才難,故百世為隨踵。不以璞不生板桐之嶺而捐耀夜之實,不以書不出周孔之門而廢助教之言。猶彼操水者,器雖異而救火同焉,若針灸者,術雖殊而攻疾均焉。

<sup>20 《</sup>思適齋集》, 卷9。

<sup>21</sup> 顧氏, 〈抱朴子外篇序〉。

<sup>22</sup> 該書分上、下雨冊,由中華書局分別於1991年和1997年出版。

<sup>23</sup> 因吉藩本不刻〈百家〉、〈文行〉,故取平津館本以錄。為統一版本,所引〈尚博〉之文亦由此 出。

狹見之徒,區區執一,去博辭精思,<u>而不識合錙銖可以齊重于山陵,聚</u>百千可以致數於億兆。惑詩賦瑣碎之文,而忽子論深美之言,真可悲可慨,豈一條哉!

可以看出,這篇不滿三百字的文字,通篇有超出三分之二者出自〈尚博〉。 只是行文稍有不同,然而意義卻無毫釐差別。舉例如下:

| 表二:〈百家〉、〈尚博〉部分同義異文對照 |
|----------------------|
|----------------------|

| 尚 博                           | 百 家                    |
|-------------------------------|------------------------|
| 變化不系滯之於規矩之方圓,旁通不凝<br>關於一途之逼促。 | 變化不系於規矩之方圓,旁通不淪於違正之邪徑。 |
| 古人歎息于才難,故謂百世為隨踵。              | <b>先民歎息於才難,故百世為隨踵。</b> |
| 不以璞非昆山而棄耀夜之寶。                 | 不以璞不生板桐之嶺而捐耀夜之寶。       |
| 不以書不出聖而廢助教之言。                 | 不以書不出周孔之門而廢助教之言。       |
| 或貴愛詩賦淺近之細文,忽薄深美富博之子書          | 惑詩賦 瑣碎之文,而忽子論深美之言      |

至於〈文行〉一篇,除「理誠若茲,則雅論病矣」一句爲其自有外,餘者全 部出自〈尚博〉篇:

(〈文行〉)或曰:德行者本也,文章者末也,故四科之序,文不居上。然則著紙者,糟粕之餘事,可傳者,祭畢之芻狗,卑高之格,是可譏矣。柏朴子答曰:荃可棄,而魚未獲則不得無荃,文可廢,而道未行則不得無文。若夫翰跡韻略之廣逼,屬辭比事之妍媸,源流至到之修短,韞藉汲引之深淺,其懸絕也。雖天外毫內,不足以喻其遼邈,其相傾也,雖三光熠耀,不足以方其巨細,龍淵鉛鋌,未足以譬其銳鈍,鴻羽積金,未足方其輕重。而俗士唯見能染毫畫紙,便概以一例。斯伯氏所以永思鐘子,郢人所以格斤不運也。夫斬削者比肩,而班狄擅絕手之名,援琴者至多,而變襄專清聲之稱,應馬千駟,而騏驥擅組之價,美人萬計,而成施有超世之色,蓋遠過眾也。且文章之干德行,猶十尺之於一丈,謂之餘事,未之前聞也。八卦生平鷹隼之飛,六甲出於靈龜之負。文之所在,雖且貴,本不必便疏,末不必皆薄。譬錦繡之因素地,珠玉之托蚌石,雲雨生於膚寸,江河始於咫尺。理誠若茲,則雅論病矣。又曰:應龍徐舉,顧眄而淩雲,汗血緩步,呼吸而千里。故螻蟻

怪其無階而高致, 驚寒驚過已之不漸也。若夫馳驟於詩論之中, 周旋一經之內, 以常情覽巨異, 以偏量測無涯, 始自髫齔, 詣於振素, 不能得也。又世俗率貴古苦而賤當今, 敬所聞黷所見同時, 雖有追風絕景之 駿, 猶謂不及伯樂之所禦也, 雖有宵朗兼城之璞, 猶謂不及楚和之所泣也, 雖有斷馬指雕之劍, 猶謂不及歐治之所鑄也, 雖有生枯起朽之藥, 猶謂不及和鵲之所合也, 雖有冠群獨行之士, 猶謂不及干古人也。

其中亦間有文字稍有差別者數處,而意義則完全相同。舉例如下:

| 表三: | 〈文行〉、           | 〈尚博〉                                    | 部分同義異文對照表 |
|-----|-----------------|-----------------------------------------|-----------|
| 14  | \ <b>\</b> \IJ/ | 711111111111111111111111111111111111111 | ╙╜凹茲光入되까♡ |

| 尚 博                        | 文 行                  |
|----------------------------|----------------------|
| 卑高之格,是可識矣。                 | 卑高之格,是可譏矣。           |
| 翰跡韻略之宏促,屬辭比事之疏密。           | 翰跡韻略之廣逼,屬辭比事之妍媸。     |
| 斯伯牙所以永思鐘子, 郢人所以格斤不運也。      | 斯伯氏所以永思鐘子,郢人所以格斤不運也。 |
| 援琴者至眾,而變襄專知音之難             | 援琴者至多,而變襄專清聲之稱       |
| 美人萬計,而威施有超世之容,蓋有遠過眾<br>者也。 | 美人萬計,而威施有超世之色,蓋遠過眾也。 |
| 八卦生鷹隼之所被,六甲出靈龜之所負。         | 八卦生乎鷹隼之飛,六甲出於靈龜之負。   |
| 馳驟於詩論之中,周旋於傳記之間。           | 馳驟於詩論之中,周旋一經之內       |
| 雖有追風之駿,猶謂之不及造父之所禦也。        | 雖有追風絕景之駿,猶謂不及伯樂之所禦也。 |
| 雖有連城之珍,猶謂之不及楚人之所泣也。        | 雖有宵朗兼城之璞,猶謂不及楚和之所泣也。 |
| 雖有擬斷之劍,猶謂之不及歐冶之所鑄也。        | 雖有斷馬指雕之劍,猶謂不及歐冶之所鑄也。 |
| 雖有起死之藥,猶謂之不及和鵲之所合也。        | 雖有生枯起朽之藥,猶謂不及和鵲之所合也。 |
| 雖有超群之人,猶謂之不及竹帛之所載也。        | 雖有冠群獨行之士,猶謂不及于古人也。   |

通過以上全面細緻的比較,我們認爲,〈百家〉、〈文行〉二者確爲〈尙博〉之文所重出。而葛洪知識之淵博,著述之宏富,見解之精深,於晉人之中首屈一指。《晉書‧葛洪傳論》謂其「博聞深洽,江左絕倫,著述篇章,富於班、馬。又精辯玄績,析理入微」,所著除《抱朴子內篇》二十卷外,另有「《外篇》及雜文二百餘卷」,<sup>24</sup>「碑頌詩賦百卷,軍書檄移章表箋記三十卷,又撰俗所不列者,爲《神仙傳》十卷,又撰高士不仕者,爲《隱逸傳》十卷」,<sup>25</sup> 所著雖然亡佚大

<sup>24 《</sup>內篇·黃白》。

<sup>25 《</sup>抱朴子外篇·自敘》。

半,然於此我們仍可推測出葛氏著述無慮數百卷。如此博學善述之人,怎會於一書之中,出其如此相近之文?似乎是江郎才盡。而雜重文以充數,斷整章而成篇之舉,當爲葛氏所不取。且〈百家〉、〈文行〉二者,不但文字重出,文氣、文意亦大有不暢之處,或前後不通,令人費解,或言之未盡,戛然而止,全不如〈尚博〉篇文理皆明。於情於理,二者均不似葛氏之舊,蓋當此書流傳之際,卷篇分合改並所造成的衍文重出?抑或因葛氏此書散佚嚴重,好事者割裂、篡改〈尚博〉之文,別爲二者,而冠之篇名以充數?倘若如此,那麼〈百家〉、〈文行〉亦當屬晚出之僞作,自不可信。

故此,吉藩本不刻〈百家〉、〈文行〉兩篇,是比較符合葛氏《外篇》之原貌的。顧廣圻雖然看到了二者重出之謬,但又謂「自宋以來,莫覺其誤」,<sup>26</sup>是未見吉藩本。或謂吉藩並非別有底本,而是校刊之時發現文字重出,有意刪之。然而細考其書,尚有〈弭訟〉一篇亦被刪除。所不同者,這篇被刪除的文字,於篇次之下注明了被刪除的原因:「文不雅訓,削之」,而於《二十家子書》卷首總目中依舊存有〈弭訟〉之目,編次爲「第二十三」,正文之中則刻有「弭訟第二十三文不雅訓削之」十二字。那麼,依吉藩本斯例,若屬有意刪除〈百家〉和〈文行〉兩篇,亦當同〈弭訟〉篇一樣注明刪除原因,於總目和正文之中也均應存目並編入篇次,然而事實卻並非如此,無論是總目還是正文,既未存目,也沒有作任何刪除說明,因此,吉藩之底本原無此二篇,曉然可判。這從另外一個角度證明了吉藩本的版本學價值,也再一次證明了吉藩本同其他明清諸本分屬不同版本系統的事實。

#### 五、吉藩本《抱朴子外篇》的文獻學價值

如前所述,吉藩本《外篇》二卷在《抱朴子》版本源流中,具有獨特的地位 和意義,而在文獻學方面,同樣也有較重要的價值。

- (一) 此本異文可作爲同其餘諸本相互參校的重要依據。舉數例如下:
  - 1. (嘉遁)空谷有項領之駿者,孫陽之恥也。**太平**遺冠世之才者,賞真之責也。

吉藩本作「太平」,道藏本作「太乎」,魯藩本和平津館本亦作「太平」。

<sup>26</sup> 顧廣圻, 〈明抄本抱朴子外篇題跋〉,轉引自高原樂, 《抱朴子版本研究》。

2. (同上) 躡履美於赤舃,溫袍麗於袞服。

吉藩本作「躡履」,道藏本作「攝縷」,魯藩本和平津館本亦作「躡履」。

3. (同上)而多士雲起,髦彥鱗萃。

吉藩本作「多士」,道藏本作「多十」,魯藩本和平津館本亦作「多士」。

4. (同上)雖無立朝之勳,即戎之勞。

吉藩本作「榮」,道藏本、魯藩本和平津館本亦作「勞」。

5. (逸民) **墮**百仞之不測,違濡足之泥涇。

吉藩本作「墮」,道藏本作「隨」,魯藩本和平津館本亦作「墮」。

6. (同上) 又望求之於准的者也。

吉藩本作「准」,道藏本作「淮」,魯藩本和平津館本亦作「准」。

7. (同上) 所友者十有二人。

吉藩本作「二」,道藏本作「一」,魯藩本和平津館本亦作「二」。

8. (同上) 今令大儒爲吏,不必切事,肆之山林。

吉藩本作「今令」,道藏本作「令令」,魯藩本和平津館本亦作「今令」。

9. (同上) 季札退耕以委之。

吉藩本作「季札」,道藏本、魯藩本作「季扎」,平津館本作「季札」。

10. (同上) 桓帝玄纁玉帛聘徐孺子,就拜太原太守及東海相。

吉藩本作「太」,道藏本作「爲」,魯藩本和平津館本亦作「太」。

- 11. (尚博)且文章之于德行,猶十尺之於一丈,謂之餘事,未之前聞。 吉藩本作「未」,道藏本、魯藩本作、平津館本均作「末」。
- 12. (同上) 文章雖爲德行之弟,未可呼爲餘事也。

吉藩本作「未」、道藏本、魯藩本作「未」、平津館本作「末」。

13. (同上) 拘系之徒,桎梏淺隘之中,挈瓶訓**詰**之間,輕奇賤異,謂爲不 急。 吉藩本作「詰」,魯藩本作「話」,道藏本、平津館本作「詰」。

- (二) 吉藩本校語可以爲《抱朴子》相關研究提供文獻資料。吉藩本版框上方有一寬約一釐米的空白行格,內鐫批註數語,爲其餘諸本所無,蓋底本所原有,吉藩原文照刊,抑或謝汝韶編輯或吉藩校刻之時所加。相對於《內篇》來說,目前《抱朴子外篇》的箋釋工作要薄弱得多,清代以前,幾無校釋。蓋因葛氏「博聞深洽」,於《外篇》之中用典甚多,釋之本自不易,加之明季以來,除道藏系統本和吉藩本外,別無《外篇》版本,而吉藩本又未受到重視,故無從校考。唯近人楊明照先生集畢生精力所成之《抱朴子外篇校箋》一書,較爲詳盡,甚惠學界,其間對吉藩本校語偶有所及。此雖零星碎語,然爲他本之所無,現將此校語凡十三條集中抄錄於後,庶幾有便於《抱朴子》的相關研究。
  - 1. (嘉遁第一) 絕軌躅于金張之閭,養浩然於幽人之**作**。 注曰:作,偶也。
  - 2. (同上) 神化則雲行雨施,玄澤則**煙熅**汪濊。 注曰:煙熅,即氤氳。

  - 4. (同上) 五刑**厝**而頌聲作,和氣恰而嘉穟生。 注曰: 厝錯同。
  - 5. (崇教第四) 開篇注曰:此篇二段可爲膏□不斈之戒。
  - 6. (君道第五) 囹圄虛陳,五刑寢**厝**。

注曰: 厝錯同。

7. (良規第七) 若乃高岩將實,非細縷所綴。

注曰:霣,墜也。

8. (用刑第十四)然艱而且遲,爲者**尠**成,能得之者萬而一焉。 注曰: 尠,言鮮少也。 9. (行品第二十二) ······者,聖人也: ······者,賢人也: ······者,道人也··· ...。

注曰:聖人以下三十九人乃善人之行。

- 10. (同上) ……者,悖人也; ……者,逆人也; ……者,凶人也……。 注曰: 悖人以下四十五人是惡者之事。
- 11. (尚博第三十二) 抱朴子答曰,德行爲有事,優劣易見。文章微妙,其體 難識……

注曰:此段議論未醇正。

12. 廏馬千駟,而騏驥有邈群之價。美人萬計,而**威施**有超世之容。

注曰:南威西施,美婦名。

13. (重言第四十九)抱朴子曰,余友人玄怕先生者,齒在志學固己。

注曰:怕泊同。本文按:《洪武正韻》卷十五:「泊,止息也。又,飄泊,流寓也;澹泊,恬靜無爲貌,亦作怕」,可資証。

以上從五個方面論證了吉藩本《抱朴子外篇》在版本學和文獻學方面的價值,指出其不同於通行道藏本系統的版本特徵。而其中有很多問題,如吉藩本底本詳情究竟如何,吉藩本除校勘、訓詁之外的文獻學價值等等,都是值得繼續探討的。同時,具有獨特的版本特徵的吉藩本《抱朴子外篇》,可以從內外篇關係、〈別旨〉眞僞、卷篇關係和結構、衍文重出等諸多方面爲《抱朴子》的進一步研究提供可資參考的實證資料。

## 引用書目

#### 一、傳統文獻

- (晉) 葛洪,《抱朴子》內篇二十卷外篇五十卷,明正統間內府刻《道藏》本。
- (晉) 葛洪,《抱朴子》內篇二十卷外篇五十卷,明嘉靖四十四年魯藩承訓書院刻本。
- (晉) 葛洪,《抱朴子外篇》二卷,明萬曆六年吉藩崇德書院刻《二十家子書》本。
- (晉) 葛洪,《新鋟抱朴子》內篇四卷外篇四卷,明萬曆十二年愼懋官刻本。
- (晉)葛洪,《新鋟抱朴子》內篇四卷外篇四卷,明盧舜治評,明萬曆十二年愼懋官刻二十 七年翁天霽重修本。
- (晉) 葛洪,《抱朴子》內篇二十卷外篇五十卷,清嘉慶十八年孫星衍刻《平津館叢書》 本。
- (清)顧廣圻,《思適齋集》,清道光二十九年上海徐氏刻本。
- (清) 嚴可均,《鐵橋漫稿》,清光緒十一年長洲蔣氏刻本。

羅振玉,《永豐鄉人雜箸續編》,民國十二年上虞羅振玉凝清室刻本。

〈影印宋刻本《抱朴子內篇》說明〉,《古逸叢書三編》影印宋刻本《抱朴子內篇》附,北京:中華書局,1985。

#### 二、近代論著

武鋒,〈抱朴子外篇佚亡情況考辨〉,《重慶社會科學》,2006年第8期。

高原樂,《《抱朴子》版本研究》,北京:北京大學博士論文,2005。

楊明照,《抱朴子外篇校箋》,北京:中華書局,1991。

楊明照,〈拘朴子外篇校箋前言〉,《四川大學學報(哲學社會科學版)》,1992年第2期。

# The Publication of the Chi-fan Edition of the Pao-p'u-tzu wai-p'ien and the Value of Textual History

Chen Qinghui National Library of China

#### **Abstract**

In the study of the many editions of the *Pao-p'u-tzu*, scholars often neglect the important two volumes *wai-p'ien* included in the *Erh-shih-chia-tzu shu* Chi-fan edition, which was published by the Ch'ung-te Academy in 1578. By collating evidence on the transmission of the *Pao-p'u-tzu wai-p'ien*, the present essay examines the relationship between the *Pao-p'u-tzu nei-p'ien* (*Inner Chapters*), wai-p'ien (*Outer Chapters*), and pieh-chih; the structure of the individual sections of the text; the overlap between the *Pai-chia* and *Wen-hsing* versions; and the issue of how to resolve the differences between the Chi-fan and other editions. In so doing, it clarifies the value of this text for the publication and textual history of the *Pao-p'u-tzu*.

**Keywords:** *Pao-p'u-tzu*, Chi-fan edition, Fan-fu edition, publication history, textual history