# 至珍大寶—

## 「呼畢勒罕:清代活佛文物大展」中的祖師像

## **重子寅**

受到蒙古人的影響,滿清入關(1644)前即信仰藏傳佛教格魯派。入關後更予以扶持,透過正式冊封與朝貢制度,發展出以達賴(始封於順治十年[1653])、哲布尊丹巴(始封於康熙三十年[1691],喀爾喀蒙古[外蒙,相當於今蒙古國])、章嘉(始封於康熙四十四年[1705],京師與內蒙、甘青地區)、班禪(始封於康熙五十二年[1713],後藏扎什倫布寺廟周邊)四大轉世世系(漢語俗稱「活佛」)爲首,來分掌藏、蒙地區教政。

「呼畢勒罕:清代活佛文物大展」一方面以此四大活佛爲主軸,陳述清廷與各重要活佛間的互動,一方面展示藏傳佛教對清宮的影響。有鑒於院藏文物主要爲奏摺、古籍、進貢法器、清宮物件,爲了豐富展覽內容,特別向卡廬博物館、雙清文教基金會、揭諦樓等單位與私人藏家,借展格魯派創始人宗喀巴(Tsong kha pa, 1357-1419)與歷輩達賴、班禪等祖師像、以及格魯派主題唐卡。本文即針對該展中的祖師像作專文介紹。



圖1 15~16世紀 宗喀巴 西藏中部後藏地區 紅銅,局部鎏金 高33.5公分 揭諦樓藏

## 至珍的祖師

對佛教略有涉略的讀者可能都知道作爲佛教徒必須皈依三寶,即「佛」、「法」、「僧」三者。佛教密宗(密教)強調顯(教)、密(教)兼修,先顯而後密,除了顯教的皈依三寶外,修密還有皈依三根本的說法,即「上師」(梵文guru:藏文blama)、「本尊」(梵文ishtadevata:藏文yidam)、「護法空行」(梵文dharmapala,daka或dakini:藏文chosskyongs,mkha''gro或mkha''groma)三者。「上師」包含從古至今的祖師傳承,密法透過歷代祖師才得以流傳下來,爲加持的根本;每種密法的曼荼羅主尊是爲「本尊」,象徵不同的佛智。密教強調透過觀想這些本尊來獲得覺悟的成就,爲成就的根本;「護法空行」協助修行者破除內外違緣、積聚資糧,增強修行者的信

念,爲事業的根本。1

密教認爲此三根本又以「上師」最爲重要,因爲「本尊」與「護法空行」兩者要透過「上師」的口授才能修持。再者,如果沒有歷代祖師,各種密法早已不傳。因此,密教將「上師」置於「佛」、「法」、「僧」三者之前成爲「四皈依」,甚至視「上師」總集「佛」、「法」、「僧」,亦即上師之「身」爲「僧」,上師之「語」爲「法」,上師之「意」爲「佛」,對祖師的至高尊崇成爲密教的一大特色。藏語常以「仁波切」(rin po che)稱「上師」,其字面意思爲「大珍寶」,正是指涉祖師在密法傳承、修持上的重要性。

## 格魯派及其祖師傳承

#### 宗喀巴

宗喀巴出身於青海宗喀地方(今湟中縣), 法名羅桑扎巴 (Blo bzang grags pa)。「宗喀巴」 爲成名後大衆對他的尊稱,意思是「來自宗喀 的大師」。在遍學顯教以及薩迦、噶舉、噶當 等派教法後,宗喀巴以東印度大師阿底峽(Atīśa, 982-1054) 所傳印度論師龍樹 (Nāgārjuna,約 西元二世紀)的大乗佛教中觀(Madhyamaka) 派「緣起性空」思想爲宗,綜合各派顯密教 法,形成自己的思想體系;再者,有鑒於當時 西藏佛教戒律渙散而矢志改革, 宗喀巴約自 一三八八年開始改戴黃色桃形僧帽,以表示繼 承喀什米爾大班智達釋迦室利 (Śākyaśrībhadra, 1145-1244) 所傳印度佛教說一切有部戒律的 決心。一四○二年與一四○六年宗喀巴先後完 成《菩提道次第論》與《密宗道次第論》,分 別闡述其顯教思想體系與密教修習方法。一四 ○九年,在當時藏中政治勢力最大的帕竹政權 第五任領袖札巴堅贊 (Grags pa rgyal mtsham, 1374-1432)贊助下於拉薩舉行「正月祈願大法 會」,會後在拉薩東方建甘丹(dGa'ldan)寺爲 根本道場並任首任住持,乃標誌著格魯派的創 立。有別於原來西藏僧人頭戴紅色僧帽,該派 以頭戴黃帽爲特徵,因而有「黃教」之稱。由 於宗喀巴對西藏佛教體系的總整理、宏揚,其 被藏人視爲是表述「智慧」的文殊菩薩的化身。

此次借展揭諦樓與私人所藏的〈宗喀巴〉(圖 1、2)皆結跏趺坐於蓮座上,雙手作轉法輪印並持蓮花梗,蓮花於兩肩處盛開,其上分別置梵筴與寶劍,爲其典型法相,表明其爲文殊菩薩的化身。在藝術表現上,前者整體以軀體鎏金、蓮座不鎏金來創造色澤變化:銅胎較薄,但量體厚實,蓮瓣寬大,袈裟邊飾鑿刻簡單線條爲捲草紋與雲紋,爲十五至十六世紀後藏地區大器之作。後者厚胎,面相年少清秀,袈裟邊飾鑿刻淺浮雕之花草紋;延著兩臂的蓮花還於背部對稱伸出花苞,頗具巧思。此件在背面蓮座處有藏文題記「頂禮杰仁波切羅桑扎巴」(rJe rin po che Blo bzang grags pa la na mo)。「杰仁波切」是藏人對宗喀巴特有的尊稱,意思是「至尊寶」。

院藏〈宗喀巴〉(圖3)為用料貴重、裝飾 華麗的製作:宗喀巴像爲金質,雙手亦作轉法 輪印並持蓮花梗,於兩肩處盛開的蓮花上置梵 筴與寶劍,結跏趺坐於仰蓮(銀局部鎏金)與 以獅子支撐的方臺座(紅銅鎏金)上。在宗喀 巴頭頂冠冕上置無上瑜伽母續本尊一面二臂勝 樂金剛雙身像;背光佈滿枝葉,立有一面四臂 空行母二十四尊(舞立姿十六尊,展立姿八尊); 臺座、冠冕、枝葉背光鑲嵌松石、珊瑚、珍珠 等寶石。背光以漢、藏、滿、蒙四體題寫其製 作緣由,漢文云「乾隆四十六年孟夏月,衛藏 貢有大利益金宗喀巴佛像,奉旨照式范金,造





圖2 17世紀 宗喀巴 西藏中部拉薩地區 紅銅鎏金 局部泥金彩繪 高26公分 私人藏





圖3 清 乾隆46年(1781) 宗喀巴 清宮造辦處 金、銀與紅銅鎏金,鑲嵌松石、珊瑚、珍珠等 高55.2公分 國立故宮博物院藏 中雜000088





圖4 清 18世紀 宗喀巴 西藏中部後藏地區札什倫布寺作坊 金、銀與紅銅鎏金,鑲嵌松石、珊瑚、珍珠等 高50公分 北京故宮博物院藏取自羅文華主編,《藏傳佛教造像》,頁42-3。

此宗喀巴佛,宣揚黃教,普利眾生」(藏文大 意同)。

北京故宮藏有一尊題材造型、材質都非常相似的〈宗喀巴〉(圖 4),背面亦有漢、藏文等四體題記,漢文云「乾隆四十五年七月二十日班禪額爾德呢瞻仰天顏,恭進十二上樂王、座藏釋迦牟尼佛舍利、大利益宗喀巴佛」:藏文文意更清楚,所進者爲「(藏)有釋迦牟尼佛舍利、(飾)有勝樂(及)十二尊空行母的宗喀巴佛的像」。綜合造辦處檔案可知:六世班禪(1738-1780)東來替乾隆皇帝(1735-1795在位)祝壽,於乾隆四十五年(1780)七月二十一日抵達熱河,第二日向乾隆皇帝獻了北京故宮所藏的〈宗喀巴〉像(造辦處加工背光題記誤植爲二十日;實際上因路程延宕二十二

日始獻此尊),是年十一月六世班禪圓寂於北京;之後乾隆皇帝多次下令以不同材質仿製此尊供奉於宮內大小佛堂。目前存世三件,本院所藏爲最早的一件,也是唯一同原作以金製作的作品,題記所云「衛藏貢」指的是來自藏中的六世班禪所貢,「照式范金」意思是依照北京故宮此件仿製之意;²宗喀巴冠冕上的勝樂金剛雙身像與背光上的空行母,則爲題記所言的「(飾)有勝樂(及)十二尊空行母」(漢文「十二上樂王」),當爲勝樂十三尊曼荼羅(造像中空行母共二十四尊,十二尊爲勝樂曼荼羅眷屬,另外十二尊或爲供養天女)。由於宗喀巴的本尊爲大威德金剛,六世班禪所獻宗喀巴像以勝樂曼荼羅爲飾,或許是三世章嘉(1716-1786)傳授給乾隆皇帝的本尊爲勝樂金剛之故。3



圖5 清 18世紀晚期~19世紀 宗喀巴及其生平事蹟 西藏 棉布設色 縱118,橫80公分 雙清文教基金會藏

不同於前面幾件宗喀巴造像均雙手作轉法輪印:〈宗喀巴及其生平事蹟〉(圖5)主尊雖頭戴黃色桃形僧帽,兩肩處蓮花上亦置梵筴與寶劍,但其右手作與願印,左手作禪定印並托著長壽寶瓶。在其裝裱背後有藏文「左二」標示,表明這是一組唐卡中的左邊第二幅。組畫的主題爲宗喀巴傳記,這種傳記唐卡組常常主尊爲傳記主,但每尊或結不同手印、持不同持

物:其餘四週則佈滿其生平事蹟,並以藏文榜題說明。

畫幅屬新勉派畫風。花 卉的暈染、喜用金色筆描枝 葉與袈裟紋樣、蘑菇狀的雲、 以及生平事蹟以斜向的樹叢、 白雲框出一個個菱形空間來描 繪等,均爲其風格特徵。尺幅 大、設色飽滿華麗,爲藏中大 寺廟的製作。

#### 宗喀巴師徒三尊

格魯派的唐卡還常常將宗喀巴與他的兩大弟子組成「師徒三尊」。一位爲其上首弟子賈曹杰(rGyal tshab rje, 1364-1431),在創建格魯派的過程中扮演重要角色。宗喀巴圓寂前將甘丹寺住持(即甘丹赤巴〔dga' ldan khri pa〕)傳給他,故被尊稱爲「賈曹杰」,「賈曹」是「接替」之意思。另一位是克主杰(mKhas grubrje, 1385-1438,被追認爲一世班禪),他盡得宗喀巴所有密法教授,並接替賈曹杰任第三任甘丹赤巴(1431),對格

魯派教學系統、寺院管理制度的確定做了大量 貢獻。

〈大威德、密集、勝樂三本尊與諸護法〉(圖 6) 為典型格魯派密教唐卡:中央主尊為大威德, 與其左右上角的密集、勝樂合為格魯派最重視 的三大本尊。畫幅下方為吉祥天母等格魯派常 見護法:上方中央為宗喀巴師徒三尊。全幅以 黑色為底、金線勾描並敷上紅彩,在唐卡技法





配置圖

- 1. 宗喀巴
- 2. 賈曹杰
- 3. 克主杰
- 4. 大威德金剛
- 5. 密集金剛
- 6. 勝樂金剛
- 7. 閻摩法王
- 8. 吉祥天母
- 9. 財寶天王
- 10. 皮鎧甲護法
- 11. 六臂大黑天
- 12. 二臂大黑天
- 13. 六臂白大黑天
- 14. 四面大黑天

圖6 清 18~19世紀 大威德、密集、勝樂三本尊與諸護法 西藏 棉布設色 縱69,橫46.3公分 私人藏

中稱爲「黑唐」。這種表現方式大約十七世紀 初成形,通常用來表現在黑暗中顯現的忿怒尊, 紅彩主要用在描繪怒髮、火焰、鮮血與蓮瓣。

〈宗喀巴五示現〉(圖 7-1)結合了兩個

與宗喀巴相關的主題。一爲「師徒三尊」;另 一爲「五示現」:在宗喀巴圓寂後,克主杰在 修行上遇到疑難即會祈請上師示現指示,宗喀 巴分別五次示現爲著僧服騎象相、著僧服坐在





配置層

- 1. 著僧服騎象相
- 2. 著僧服坐在天神肩抬的寶座上
- 3. 獅子吼文殊相
- 4. 瑜伽士騎猛虎相
- 5. 著僧服相
- 6. 賈曹杰
- 7. 克主杰
- 8. 米拉日巴

圖7-1 清 18世紀晚期~19世紀 宗喀巴五示現 四川甘孜爐霍 棉布設色 縱76,橫58公分 私人藏

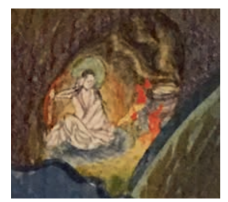


圖7-2 〈宗喀巴五示現〉局部 密藏於岩洞中的 米拉日巴

天神肩抬的寶座上、獅子吼文殊相、瑜伽士騎猛虎相、著僧服相。另外,在左側背景處以不到1公分高的畫布空間,描繪岩洞中秘藏了噶舉派祖師米拉日巴(Mi la ras pa, 1040-1123)。(圖7-2)

畫幅整體以勉派厚重設色爲基調,人物開臉、整體線條都相當秀雅;前景以橄欖綠描繪草地、背景扭曲的山岩、以及畫中祕藏米拉日巴等,顯示其爲四川甘孜(屬藏族地理分類中的康區)爐霍的唐卡大師郎卡傑(Nam mkha'





配器圖

- 1. 金洲大師
- 2. 阿底峽
- 3. 超戒寺上座
- 4. 仲敦巴
- 5. 俄・雷必喜饒
- 6. 薩迦班智達
- 7. 宗喀巴

圖8 清 18世紀 阿底峽 西藏東部 棉布設色 縱64.8,橫48.5公分 私人藏

rgyan,活動於十七世紀)畫派的作品。傳說郎 卡杰擅長微型畫像,喜愛在唐卡某處祕藏蓮花 生(Padmasambhava,西元八世紀)、米拉日巴 等非格魯派的祖師。

#### 印度論師與格魯派祖師傳承

印度大乘佛教顯宗主要分爲中觀、唯識一 瑜伽行兩大派別,傳統上認爲前者由釋迦牟尼 佛傳給文殊,文殊傳給龍樹等論師:後者由釋 尊傳給彌勒,彌勒傳給無著(Asanga,西元四世紀)等論師。格魯派將中觀稱爲「深見派」,唯識一瑜伽行稱爲「廣行派」,依照該派說法:阿底峽圓具此兩大傳承,宗喀巴又繼承之。

阿底峽出生於東印度(今孟加拉)。自幼學習顯密經典,三十一歲遠赴蘇門答臘跟金洲大師法稱(Serlingpa Dharmakīrti,西元十世紀)學習,十二年後返回印度成爲著名的超戒



圖9-1 清 18世紀 格魯派皈依境 西藏中部拉薩地區 棉布設色 縱72.6,橫59.5公分 私人藏

(Vikramalaśīla)寺的座主。一○四二年受藏西古格國王絳曲沃(Byang chub 'od)招請入藏西傳法:一○四五年再受仲敦巴('Brom stom pa,1005-1064,噶當派創始人)迎請前往藏中。一○五四年於拉薩附近圓寂。阿底峽爲十一世紀中葉佛教再度在西藏宏揚的最重要的人物。

〈阿底峽〉(圖8)爲藏東格魯派寺院唐卡, 畫風屬噶瑪噶智(Karma sgar bris)畫派,受中 國繪畫影響布局較爲疏朗,背景也習以斜向土 坡、山巒、層層水流等營造深遠空間。書幅中 央的阿底峽頭戴紅色班智達帽,並以佛塔與瑜 伽袋爲圖像特徵。在其座前右側披髮俗裝者爲 仲敦巴,左側僧裝者爲另一弟子俄·雷必喜饒 (rNgog Legs pa'i shes rab,十一世紀) ,三者組 成「阿底峽師徒三尊」。畫幅上方三尊,中央 爲其上師 金洲大師,左側頭戴紅色班智達帽、 蓮花上托梵筴與劍者,爲薩迦第四祖薩迦班智 達(1182-1251),右側頭戴黃色班智達帽者 爲宗喀巴。畫幅下方中央應爲印度超戒寺的上 座。其餘人物推測爲阿底峽的另位重要弟子枯 敦·尊追雍仲 (Khu ston brTson 'grus g.yung drung, 1011-1075)、以及仲敦巴的三大弟子博多瓦(Po to ba, 1031-1105) 、普瓊瓦(Phu chung ba, 1031-1106) 與京俄瓦(sPyan snga ba, 1038-1103)。

宗喀巴除了繼承了阿底峽深見、廣行兩大哲學傳統;阿底峽強調戒律之重要性,並撰寫《菩提道燈論》,提出下士、中士、上士三種不同程度的修持方法,也深深地影響了宗喀巴,因此格魯派又稱爲「新噶當派」,並將阿底峽視爲己派的祖師。

〈格魯派皈依境〉(圖 9-1) 乃描繪格魯派整個修行體系,包含傳承祖師、顯教的諸佛菩薩、密教的各種本尊、護法空行。這種描繪整個修行體系的主題(皈依境)又稱「供養福田」,



圖9-2 〈格魯派皈依境〉局部 外相顯現為宗喀巴的根本上師

通常以樹的外形排列,故又稱爲「集會樹」。 噶舉、寧瑪等教派都有自己的皈依境。

格魯派皈依境的中央爲宗喀巴樣貌的祖師, 其心輪中顯現釋迦牟尼佛,釋尊心輪中又現金 剛持。(圖 9-2)依照格魯派的說法,此尊其實 是代表修行者今生的根本上師,外相顯現爲宗 喀巴,內相顯現爲釋尊,密相顯現爲金剛持, 表示自己的根本上師與宗喀巴無別,並總集三 者。根本上師左、右、上方三群,爲與格魯派 教法源流有關的歷代上師,左側爲廣行派(以 彌勒爲首),右側爲深見派(以文殊爲首): 根本上師的下方,爲宗喀巴師徒三尊、依照密 教四續排列的密教本尊、諸佛菩薩、聲聞緣覺、 護法空行等。畫幅的左、右上角分別是彌勒兜 率天淨土與阿彌陀佛西方淨土,表示累積的廣 大福德資糧將來可進入此兩處。

〈釋迦牟尼佛與格魯派祖師傳承〉(圖 10-1)主尊爲釋尊,兩旁彌勒與文殊脅侍:四 周描繪近八十位祖師,多存有藏文題記,是理



圖10-1 清 18世紀 釋迦牟尼佛與格魯派傳承祖師 西藏中部後藏曰喀則地區 棉布設色 縱86.5,橫57.5公分 私人藏



圖10-2 〈釋迦牟尼佛與格魯派傳承祖師〉局部 阿底峽師圖三尊像 與宗喀巴師徒三尊像



配置圖 (括號内為藏文題記)

- 1. 釋迦牟尼佛
- 2. 彌勒
- 3. 文殊
- 4. 金剛總持
- 5. 帝洛巴 (Ti lo)
- 6. 那洛巴(Na [...])
- 7. 阿底峽(題記漫漶)
- 8. 仲敦巴 (mGron stom pa)
- 9. 俄·雷必喜饒 (rNgog Legs pa'i shes rab)
- 10. 宗喀巴 (無題記)
- 11. 賈曹杰 (無題記)
- 12. 克主杰(無題記)
- 13. 無著 (Thog med)
- 14. 世親(dByig gnyen)
- 15. 聖者解脫軍 ('Phag pa grol sde)
- 16. 尊者解脫軍 (bTsun pa grol sde)
- 17. 勝軍(mChog sde)
- 18. 調伏軍('Dul sde)
- 19. 靜命 (Zhi pa 'tsho)
- 20. 獅子賢 (Seng b [...])
- 21. 龍樹(Klu sgrub)
- 22. 月稱 (Zla ba grag pa)
- 23. 大明了杜鵑(rig pa)
- 24. 小明了杜鵑(Rig〔...〕khu〔...〕)
- 25. 博多瓦(po to ba)
- 26. 京俄瓦(spyan snga ba)
- 27. 霞惹瓦(漫漶,sha ra ba?)
- 28. 伽喀瓦 (〔...〕kha ba)
- 29. 一世達賴(Ge 'dun grub)
- 30. 二世達賴(誤植為Ge 'dun grub)
- 31. 三世達賴 (bSod na rgyal mtsho)
- 32. 供養人之根本上師 (無題記)
- 33. 五世達賴(Kun mkhyen Inga pa 遍知一切的五世)
- 34. 班禪 (Pan chen)

解格魯派顯教祖師傳承的重要作品。畫幅上方中央依序爲金剛總持與帝洛巴(Tilopa)、那若巴(Naropa)、阿底峽師徒三尊、宗喀巴師徒三尊(圖10-2):其左、右分別爲無著、世親(Vasubandhu,西元四至五世紀)等廣行派論師、以及龍樹、月稱(Candrakīrti,600-650)等深見派、以及噶當教典派的博多瓦、京俄瓦等論師。釋尊下方中央當爲此幅唐卡供養人的根本上師(無題記,身分不詳),其左右爲五世達賴(1617-1682)、班禪(推測爲五世,1663-1737),畫幅左側尚有一世至三世達賴等祖師。

風格屬勉派畫風,從沉穩厚重的設色、雜 色蓮瓣、背光等畫法,推測爲後藏日喀則地區 的作品。

## 歷輩達賴喇嘛

達賴(Dalai)喇嘛為格魯派最重要、也是當今世界上最著名的西藏轉世世系。其為蒙語「大海」之意。一五七八年,蒙古土默特(Tumed)部俺答汗(Altan Khan, 1507-1582)邀請格魯派領袖索南嘉措(bSod nams rgyamtsho, 1545-1588, 三世達賴)前往青海湖畔會面,會中將「聖識一切瓦齊爾達喇達賴喇嘛」的稱號贈予索南嘉措,因而有了「達賴喇嘛」的稱號,意思是其智慧如「大海」般。索南嘉措的前兩個轉世根敦朱巴(dGe 'dun grub pa, 1391-1474)與根敦嘉措(dGe 'dun rgyamtsho, 1475-1542)則分別被追認爲一世與二世達賴。

在格魯派創立初期,其教派領袖爲甘丹寺 住持(甘丹赤巴),由教派資深、有學識的人 物擔任,前述宗喀巴師徒三尊即分別任前三任 的甘丹赤巴。被追認爲一世達賴的根敦朱巴爲 宗喀巴的晚年弟子。一四四七年在後藏桑珠則 (今日喀則)貴族的資助下建札什倫布寺並自 任住持二十餘年,使該寺成爲格魯派在後藏地區最大的寺廟。然而,此時的根敦朱巴尚非格魯派的領袖。達賴世系提升到格魯派領袖地位,實歸因於被追認爲二世達賴的根敦嘉措,其藉由學識先後任扎什倫布寺(1512)、哲蚌寺(1517)、色拉寺(1526)的住持,而使其轉世、亦即後來的三世達賴自幼年即被視爲格魯派領袖,格魯派自此時也改以轉世活佛(即達賴喇嘛)做爲教派領袖。

〈一世達賴〉(圖 11)爲《達賴源流》 組畫中的一幅。隨著達賴地位的提升,十七世 紀時格魯派完成達賴轉世系譜的建構,除歷輩 達賴外,還將此世系往前與歷史上著名法王與 僧人聯繫起來,包括靜息觀音、印度國王貢卻 邦(dKon mchog 'bangs)、吐蕃國王松贊干布 (Srong btsan sgam po, 617-650)、噶當派創始 人仲敦巴、薩迦初祖貢嘎寧波(Kun dga' snying po, 1092-1158)、薩迦第五祖八思巴('Phags pa, 1235-1280)等。

《達賴源流》即是將此建構描繪成圖,由十三幅組成(圖12),其排列以組畫中最末一位的七世達賴(1708-1757)為中尊,可推測稿本約完成於七世達賴圓寂後不久。中尊正面面向觀衆,其餘依照傳承順序左右交錯,且都以四分之三面朝向中央尊,這種排列方式與構圖都是源自《班禪源流》組畫(約創稿於十七世紀中,詳後)。此幅〈一世達賴〉的畫幅後墨書藏文「右四」,正與組畫的位置吻合。畫幅中一世達賴左手托缽右手作說法印,結跏趺坐於畫幅左側,右側背景處爲其所創建的扎什倫布寺;上方虛空中爲綠度母與其上師宗喀巴,前方爲護法持鉞刀大黑。

〈二世達賴〉(圖 13-1)左手持梵筴,右 手作說法印並持一株蓮花,結跏趺坐於雙層蓮座 60



圖11 清 18世紀後半葉 一世達賴 西藏 棉布設色 縱71.3,橫45.4公分 私人藏

上。背面蓮座下緣有一圈藏 文題記「左十/妙笑根敦嘉 措」(g.yon bcu pa// dByangs can bzhad pa dGe 'dun rgya  $mtsho'i\ dpal)$  (圖 13-2),可 知其爲一組造像中的左邊第 十尊,身分爲二世達賴根敦 嘉措。現存兩件風格、題記 位置、尺寸均相似的造像, 身分分別爲三世與四世達賴 (圖 14-1、14-2), 4 與〈二 世達賴〉像應屬同組作品, 推測這是一組至少二十三件 的達賴世系造像, 主尊或爲 五世達賴(1617-1682)。整 組尺寸大,比例精準,鎏金 飽滿,當爲五世達賴時期所 費不貲的重量製作。

在與俺答汗會面後,三 世達賴繼續在內蒙、青海、 康區等地傳教,格魯派在漠 南漠北蒙古迅速風行。在其 圓寂(1588)後,俺答汗的 剛出生的曾孫被認證爲四世 達賴(1589-1616)。此時信 仰噶瑪噶舉派的藏巴汗政權















圖12 清 18世紀後半葉 《達賴源流》組畫 西藏 棉布設色 北京故宮博物院藏 取自王家鵬主編,《故宮博物院藏文物珍品全集·藏傳佛教唐 卡》,香港:商務印書館,2003,圖7-19(本文作者排列後製)。







17世紀中 四世達賴 西藏中部 紅銅鎏金 高26.3公分 取自Masterpieces of Buddfhist Art(大俱足— 經典亞洲佛教藝 圖14-1 術),Christie's Hong Kong 拍賣目錄, 2015.12.2 , Lot. 2914 ·



圖14-2 〈四世達賴〉背後題記 取自Masterpieces of Buddfhist Art(大俱足──經典亞洲佛教藝 術), Lot. 2914。



圖13-2 〈二世達賴〉背後題記



2 貢卻邦











4 仲敦巴

6 八思巴

8 二世達賴

10 四世達賴

12 六世達賴



圖15-1 17世紀中 五世達賴 西藏 棉布設色 縱72,橫44.5公分 私人藏



圖15-2 〈五世達賴〉局部 透明的四世班禪

(sDe srid gtsang pa) 對格魯派的 矛盾與敵意更深;在歷經數十年 的動盪後,一六四二年,蒙古和 碩特 (Khoshut) 部固始汗 (Güshi Khan, 1582-1654) 應五世達賴之 請擊敗藏巴汗, 奠定了格魯派在 西藏的統治地位。鑒於達賴喇嘛 在藏、蒙地區的影響力,剛入關 的滿清政權邀請五世達賴訪京。 順治九年(1652),五世達賴抵 達北京與順治皇帝(1643-1661 在 位)會面,隔年仿俺答汗與三世 達賴之例,順治皇帝授予五世達 賴「西天大善自在佛所領天下釋 教普通瓦赤喇怛喇達賴喇嘛」頭 銜,爲清廷冊封藏蒙高僧之始。 五世達賴時政教兩方面都頗有建 樹,藏人尊稱他「偉大的五世」。

〈五世達賴〉(圖 15-1)為 法相罕見、描繪細膩的珍品。從 其胸前束繩插了一支普巴杵、以 及右肩盛開的蓮花上以金線勾描 的透明祖師頭戴特有的班禪帽(圖 15-2),可知其身分爲五世達賴及 其上師四世班禪(1567-1662)。 普巴杵爲寧瑪派特有的法器,身 爲格魯派領袖,五世達賴也以支 持寧瑪派、並擁有寧瑪派傳承而 著名。四世班禪尋訪五世達賴, 爲其最重要的上師,也在五世達 賴掌權過程中扮演關鍵角色(詳 後)。

〈釋迦牟尼佛〉(圖 16-1) 與北京故宮所藏《釋迦牟尼佛源



圖16-1 清 18世紀 釋迦牟尼佛 四川甘孜爐霍 棉布設色 縱87.5,橫55公分 私人藏

10 6

#### 配置圖

- 1. 釋迦牟尼佛
- 2. 舍利弗(Shwa ri bu)
- 3. 目犍連(Mo'u 'gal gyi bu)
- 4. 梵天與侍者
- 5. 帝釋天與侍者
- 6. 淨飯王(rGyal po Zas gtshang)
- 7. 摩耶夫人 (Yum sgyu 'phrul ma)
- 8. 影堅王 (rGyal po gZugs can snying po,即Bimbisara)
- 9. 波斯匿王 (rGyal po gSal rgyal)
- 10. 優闐王(U dra ya na)
- 11. 給孤獨長者 (mGon med zas sbyin)
- 12. 軌範師馬鳴 (Slob dpon dPa' 'o)
- 13. 法王格微旺波 (dGe ba'i dbang
- 14. 弟子達微旺波 (Sras Zla ba'i dbang po)
- 15. 軌範師洛卓桑波 (Slob dpon Blo gros bzang po)
- 16. 軌範師尼瑪貝 (Slob dpon Nyi ma dpal)
- 17. 八思巴
- 18. 雪譯師多杰堅贊(Shong lo rDo rje rgyal mtshan)
- 19. 宗喀巴
- 20. 夏魯大譯師卻迥桑波(Zhwa lu lo chen Chos skyong bzang po)
- 21. 五世達賴

流》組書(具乾隆五十四年〔1789〕四體白綾) 的中幅同稿。5畫幅中央主尊釋迦牟尼佛結跏趺 坐於金剛座上; 主尊周圍二十餘尊, 都有榜題 可資辨識身份。在畫幅頂端中央三尊爲印度軌

範師馬鳴(Aśvaghoṣa,約西元二世紀)、薩迦 派八思巴、格魯派宗喀巴; 其下方一黄帽祖師, 題記爲「遍知一切的偉大五世」(Kun mkhen lnga pa chen po)(圖16-2),即五世達賴。另外,



圖16-2 〈釋迦牟尼佛〉局部 五世達賴



圖16-3 〈釋迦牟尼佛〉局部 密藏於孔 雀羽扇中的米拉日巴



圖17 清 18世紀後半葉 七世達賴 西藏 棉布設色 縱58,橫38公分 雙清文教基金會藏

在畫幅右側梵天眷屬所持的孔雀羽扇中還祕藏 了噶舉派祖師米拉日巴。(圖 16-3)

畫幅多處呈現十八世紀勉派風格特徵;前 景帶狀橄欖綠草叢、祕藏米拉日巴等,同樣爲 四川甘孜爐霍郎卡傑畫派的特徵。一組傳爲郎 卡傑親筆的《釋迦牟尼佛源流》(又稱《如意 藤本生》)組畫(甘孜縣東谷寺藏)的中幅即 有相同畫稿、祕藏於眷屬所持的孔雀羽扇中的 米拉日巴。<sup>6</sup>

五世達賴圓寂後,攝政桑杰嘉措(Sangs rgyas rgya mtso, 1653-1705)秘不發喪十餘年,後因蒙藏貴族間的政爭,引發六世達賴倉央嘉措(Tshangs dbyangs rgya mtsho, 1683-1706)被廢黜。七世達賴(1708-1757)時期,準噶爾蒙

古侵擾,西藏貴族內鬥,清廷多次派兵入藏平 亂,至乾隆十六年(1751)始確立達賴喇嘛與 駐藏大臣共同領政的體制。

〈七世達賴〉(圖 17)雖無題記,但其中 央的黃帽祖師呈現了七世達賴的典型法相:左 手持梵筴,右手拈蓮花,蓮花上橫置梵筴,梵 筴上再立著寶劍。畫幅上方中央爲藥師佛,左 右爲阿底峽及其弟子仲敦巴:下方爲寶帳祜主、 吉祥天母、具誓善金剛、財寶天王等護法。七 世達賴一生顚沛流離,仍勤勉著作,爲歷輩達 賴喇嘛中的大學者。劍與梵筴的法相表明了其 具有文殊的特質。

## 《班禪源流》組畫

班禪與達賴爲格魯派兩大轉世世系。雖然被追認的第一世是師徒三尊中的克主杰,但班禪在格魯派中的地位並非一開始即如此顯赫;克主杰的轉世索南喬朗(bSod nams phyogs glang,1439-1504,被追認爲二世班禪)、以及索南喬朗轉世羅桑敦朱(Blo bzang don grub,1505-1566,被追認爲三世班禪)在其活動的時代都僅是地方寺廟溫薩(dBen sa)寺的活佛,只潛心於佛事。

與二世達賴提升達賴世系地位的情況類似,將班禪世系提升至格魯派兩大活佛之一的爲四世班禪羅桑卻吉堅贊(Blo bzang chos kyi rgyal mtshan, 1570-1662)。(見圖 15-1)他因學識被迎請至扎什倫布寺任住持(1600),先後成爲四世(1603)、五世達賴的上師(1625)以及哲蚌、色拉寺的住持(1618),在十七世紀上半葉藏巴汗敵視、四世、五世達賴喇嘛均年幼的飄搖中運籌帷幄,輔佐五世達賴同盟蒙古和碩特部固始汗,擊敗強敵取得西藏統治權(1642)。一六四五年,固始汗贈「班禪博克多」



圖18 17世紀中葉 卻英嘉措繪 四世班禪及其源流 扎什倫布寺藏 取自故宮博物院等編,《須彌福壽─當扎什倫布寺遇上紫禁 城》,圖160。

(Pan chen bogda) 尊號予羅桑卻吉堅贊(「班禪」爲藏文「大班智達」之意,「博克多」爲蒙文「智勇雙全之人」),始有「班禪」稱號。

由於四世班禪的功績,十七世紀中葉,班禪已成爲格魯派內繼達賴之後最重要的轉世世系。在歷經蒙藏貴族權鬥、桑杰嘉措隱匿五世達賴之喪、六世達賴被廢黜等事件後,康熙五十二年(1713),清廷授予五世班禪(1663-1737)「班禪額爾德尼」稱號(滿文「額爾德尼」相當於藏文「仁波切」,即「大珍寶」之意),班禪的地位得到清廷的正式確認。

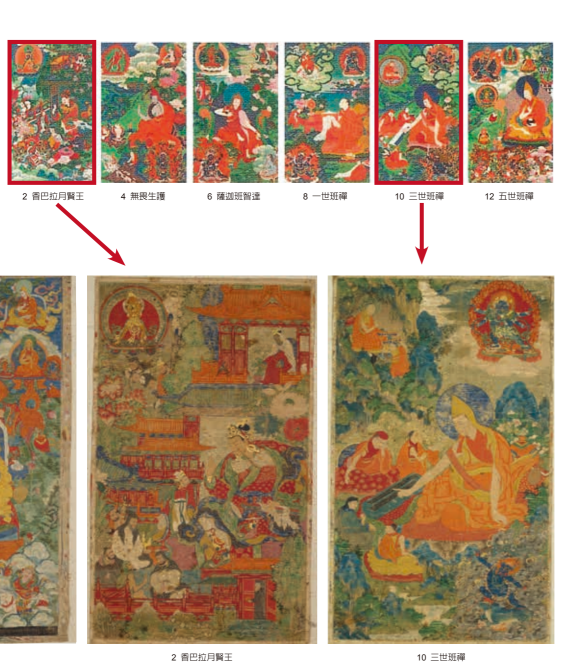
班禪世系的建構大約也是四世班禪時期。據四世班禪所撰《本生祈願文》,班禪世系亦往前追溯,包括佛陀親傳弟子須菩提(Subhuti)、一世香巴拉王月賢王(King Yashas)、印度中



圖19 19世紀 《班禪源流》組畫 西藏 美國自然史博物館藏 取自Wen-shing Chou, Mount Wutai: Visions of a Sacred Buddhist Mountain

(Princeton & Oxford: Princeton Univ. Press, 2018), fig. 3.5. (本文作者後製, 紅框為此次選展之圖稿,見圖20-1) 《班禪源流》組畫 卡廬博物館蔵(畫幅編號為其在傳承中的順序,參見圖19) 香巴拉月賢王、二世班禪、三世班禪:17世紀後半葉 西藏中部 棉布設色 縱71.5~71.8,橫42.5~44公分 六世班禪:清 18世紀後半葉 西藏中部 棉布設色 縱73.5,橫45.2公分 圖20-1

雍頓·多傑貝:民國 20世紀初 浙江 織錦 縱75,橫44公分



觀論師清辯(Bhavaviveka,約 500-570)、印度 成就者無畏生護(Abhayakaragupta,十一世紀 末至十二世紀初)、西藏桂譯師('Gos Khug pa lhas btsas,十一世紀)、薩迦班智達、寧瑪派祖 師雍頓・多傑貝(gYung ston rDo rje dpal, 12841365)等。<sup>7</sup>四世班禪重用的藝術大師、新勉派 創始人卻英嘉措(Chos dbyings rgya mtsho,活 躍於十七世紀中葉)所繪的〈四世班禪及其源 流〉即在主尊四世班禪上下描繪了這些轉世。 (圖 18) <sup>8</sup>



18世紀初 五世班禪 西藏中部後藏扎什倫布寺作坊 扎什倫 布寺藏 取自故宮博物院等編,《須彌福壽—當扎什倫布寺 遇上紫禁城》,圖18。

根據研究、《班禪源流》組畫的畫稿最初 亦爲卻英嘉措所創,9排列以組畫中最末的祖師 爲中尊,臉部朝向觀衆,其餘左右交錯排列。 一開始可能只畫到四世班禪,之後加入五世班 禪,並被後藏納塘寺印經院轉製爲版書書稿; 至十八世紀後半葉,六世班禪(1738-1780)再 被加進來。(圖19)現存正面與側面佈局兩種 構圖的〈五世班禪〉(圖21、22),說明了在 六世班禪加入前後,五世班禪從中尊移置側邊 而改稿的過程。

此次借展五幅,創作年代雖有不同,但仍 依組畫布局的邏輯排列。(見圖 20-1) 其中〈香



圖22 18世紀後半葉 五世班禪 西藏中部後藏扎什倫布寺作坊 扎什倫布寺藏 取自故宮博物院等編,《須彌福壽——當扎什 倫布寺遇上紫禁城》,圖6。

巴拉月賢王〉、〈二世班禪〉、〈三世班禪〉 三幅,背景山石描繪自然、筆描與敷色細膩(圖 20-2),年代推測稍早於正面佈局的〈五世班 禪〉(見圖21),爲目前所知最早的版本;〈六 世班禪〉大約是此畫稿被加入的時期、也就是 十八世紀後半葉的作品;〈雍頓‧多傑貝〉則 屬於民國初年九世班禪(1883-1937)於漢地傳 法期間杭州絲織廠所生產的織錦版本。

### 結語

藏密對上師的尊崇,不僅使祖師像成爲藏 傳佛教藝術的重要類型,本尊、護法空行的作 品中也常見傳承祖師的身影。「呼畢勒罕」展 聚焦清代格魯派文物,從本文所介紹的創始人 宗喀巴的造像、傳記唐卡、密教本尊唐卡中的 師徒三尊、印度祖師阿底峽(及其中的宗喀 巴)、到整個教派的皈依境與傳承祖師系譜、 《達賴源流》組畫與組像、歷輩達賴個別肖像、 《班禪源流》組畫等,呈現了藏傳佛教藝術祖 師像的多種面貌。

本文採用借展文物之圖片皆由收藏單位提供、授權使用。 本文藏文採 Wylie 轉寫系統

作者任職於本院南院處



圖20-2 〈三世班禪〉局部

#### 註釋:

- 1. Glenn H. Mullin, Female Buddhas: Women of Enlightenment in Tibetan Mystical Art (Santa Fe: Clear Light Publications, 2003), 39-41.
- 2. 另存兩件為紫金材質,其中一件原供俸於梵華樓,見馮賀軍主編,《故宮紀年款佛像圖典》(北京:故宮出版社,2019),圖198。
- 3. 羅文華主編,《藏傳佛教造像》(北京:紫禁城出版社,2009),圖 5 說明。
- 4. 三世達賴藏文題記「頂禮勝者智者語王索南嘉措吉祥賢」(rGyal dbang thang mkhyen pa ngag gi dbang phyug bSod nams rgya mtsho dbal bzang po la na mo),見 *Contemplating the Divine: Fine Buddhist Art*(正觀自在——佛教藝術精品)(Christie's Hong Kong 拍賣目錄,2018.5.30),Lot. 2866:四世達賴藏文題記「左十一/德干法王吉祥賢」(g.yon bcu gcig pa/ bDe chen chos kyi rgyal po dpal bzang po),此德干法王被認為是四世達賴,見 Martin Brauen ed., *The Dalai lamas: A Visual History* (Chicago: Serindia, 2005), PL. 34.
- 5. 王家鵬主編,《藏傳佛教唐卡》(香港:商務出版社,2003),頁65。
- 6. 劉忠俊,〈論郎卡傑的唐卡與流派〉,《四川民族學院學報》,2014年23之1期,圖1。
- 7. 轉引自嘉木央久麥旺波著,許得存等譯,《六世班禪洛桑巴丹益西傳》(拉薩:西藏人民出版社,1990),頁 2-7。
- 8. 此幅座前下方有金汁「卻英嘉措善巧繪製」(Chos dbyings rgya mtsho legs par bris)。羅文華從畫中的固始汗的形象判斷是卻英嘉措 於 1649 年以後繪製。見故宮博物院等編,《須彌福壽—當扎什倫布寺遇上紫禁城》(北京:故宮出版社,2020),圖 160 說明。
- 9. David Jackson, A History of Tibetan Painting (Wien: Verlag der Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, 1996), 239.

#### 參考書目:

- 1. 王森,《西藏佛教發展史略》,北京:中國社會科學出版社,1997。
- 2. 王家鵬主編,《藏傳佛教唐卡》,香港:商務出版社,2003。
- 3. 王曉晶,〈藏傳佛教格魯派活佛轉世化身譜系建立現象探析〉,《西藏研究》,2016 年 5 期,頁 35-44。
- 4. 拉科·益西多杰,《藏傳佛教高僧傳略》,西寧:青海人民出版社,2007 二版。
- 5. 雪歌仁波切講授《速疾道與樂道》,轉引自《道次世界——阿底峽佛學會》https://www.adisha.org/dharma\_view.php?sn=59,檢索日期: 2020 年 10 月 7 日。
- 6. 陳慶英、高淑芬主編,《西藏通史》,鄭州:中州古籍出版社,2002。
- 7. 陳慶英,〈受封和朝覲──清前半期的班禪額爾德尼和扎什倫布寺〉,收入故宮博物院、西藏自治區文物局、扎什倫布寺編,《須彌福壽──當扎什倫布寺遇上紫禁城》,北京:故宮出版社,2020,頁 511-31。